Preek over Genesis 20
· Capelle, 24 juni 2012

· Kees van Dusseldorp

· doop (ZW)

Liturgie:

votum en groet
Ps.24:1,2,4
wetslezing

Ps.26:1,5,6
gebed

lezen:
Gen.20

Ps.105:7

lezen:
1 Pet.2:11-17

Ps.105:1,2
preek:
Gen.20:7a [serie Abraham-11]
Ld.470
gebed

collecte

Ld.456:1,2
zegen

Ld.456:3
[gebed: br. Bert Kreiter
Preek 24 juni 2012. Capelle aan den IJssel. Kees van Dusseldorp

Lezen: Gen.20; 1 Pet.2. Tekst: Gen.20:7a. [serie Abraham-11]

Gemeente van Christus,

** daar gaat hij weer, die vreemdeling

Daar gaat hij weer, die vreemdeling. Hij heeft zijn boel weer bij elkaar gepakt. Met alle mensen en dieren die tot zijn huishouding en bedrijf behoren. Ze zetten zich in beweging. Een kolonne in de loop van de jaren flink gegroeid is. Een gezegend man. Had hij genoeg van de streek in de buurt van Sodom en Gomorra? Werd hij gedupeerd door de catastrofe die daar had plaatsgevonden? Daar gaat hij weer die vreemdeling. Voor de zoveelste keer in zijn inmiddels 100 jaar durende leven. Zo’n oude boom moet je toch niet meer verplaatsen. Maar Abraham blijft een zwervende Arameër. Een antieke nomade. Een vreemdeling in zijn eigen land, deze man, deze vriend van God. 

Vreemdelingen, allochtonen, asielzoekers, gastarbeiders, illegalen, vluchtelingen. We hebben er veel woorden voor. En ik noem alleen maar de fatsoenlijke versies. Vorige week heb ik iets gezegd over de manier waarop wij in Nederland met hen omgaan. Naar aanleiding van het beleid in Sodom. Als spiegel voor hoe wij dat in Nederland doen. In heel andere omstandigheden en in ingewikkelde politieke en maatschappelijke verhoudingen. Maar toch: in de bijbel is bescherming en gastvrijheid voor vreemdelingen een heilige opdracht. En dat zegt iets over hoe jij en ik omgaan met vreemden. Het vormt ook een kritische toets voor onze vreemdelingenwet en de toepassing ervan, zonder dat ik nu direct oplossingen heb voor alle problemen die er zijn.
Vreemdelingschap is in de bijbel niet alleen een ethisch thema. Hoe ga je om met vreemden die in je land, je dorp of je familie binnenkomen? In hoeverre mag gastvrijheid je iets kosten? Vreemdelingschap is in de bijbel ook een theologisch thema. Elke vriend van God is een vreemdeling op aarde. Petrus noemt de christelijke lezers van zijn brief: vreemdelingen die ver van huis zijn. En dat bedoelt hij niet alleen letterlijk, maar ook figuurlijk. Israël wordt er vaak aan herinnerd dat zij vreemdelingen zijn geweest in Egypte. Het nomadenbestaan van Abraham, Isaak en Jakob is een beeld voor ons geestelijk leven. Een christen heeft geen vaderland op aarde, maar in de hemel. Dat maakt ze mobiel in de wereld. Dat maakt ze onvatbaar voor de verleidingen van geld en goed. Dat geeft ze rust bij bedreigingen van vrijheid en leven. Dat maakt ze ruimhartig voor anderen. Maar het maakt ze ook kwetsbaar. En een beetje vreemd. In onze ogen.
Elke vriend van God is een vreemdeling op aarde. Deze geestelijke waarheid blijkt heel letterlijk in het leven van Abraham. Daar gaat hij weer, die vreemdeling. Hij trekt weg uit Hebron en vestigt zich in het zuidwesten in het gebied wat later van de Filistijnen wordt. 
** met list en bedrog houdt hij zichzelf staande
‘Je weet toch nog wel Sara? Van onze afspraak. Dat je duidelijk maakt dat je niet mijn vrouw, maar mijn zuster bent? Dat is jouw behoud en in mijn belang.’ 
Tja, wat moest Sara? Wat zou jij zeggen? Ik kan wel een paar dingen bedenken. 

Ze zou kunnen zeggen: ‘Maar Abraham, dat is toch oneerlijk? Dat past een vriend van God niet. Hoe kom ik dan ooit weer bij je terug? En als het kind straks geboren wordt?’

Ze zou kunnen zeggen: ‘Maar Abraham, ik ben 90 jaar, wie maakt zich nu druk om zo’n oude, verdorde vrouw. We hoeven nu toch niet meer om de waarheid heen te draaien?’ 
Ze zou kunnen zeggen: ‘Hoor eens, zo doen we dat niet. Ik ga niet vrijwillig in de harem van een koning zitten. Kom op zeg, ik ben een zelfstandige vrouw, geen handelsproduct.’ 
Ze zou ook kunnen zeggen: ‘Hoe dom kun je zijn Abraham. Zoiets hebben we vijfentwintig jaar geleden ook geprobeerd. In Egypte. Wat een ellende heeft dat gegeven!’ 
Ik weet niet of Sara zulke dingen heeft gezegd. Het zat niet echt in de cultuur van toen, dat een vrouw ongevraagd haar mening gaf. En we lezen dat Sara van haar kant aan het plan heeft meegewerkt. Het zal wel in de cultuur van toen dat een koning een uitgebreide harem had. En daarbij ging het niet alleen om jonge mooie vrouwen. Vrouwen werden ook als relatiegeschenk gegeven. Of genomen. De zuster van een rijke herdersvorst is een goede partij. In ruil voor het verblijf van die Abrahams kudden in de velden van het koninkrijk. 
Gods Woord stelt culturen en maatschappijen onder kritiek, als dat nodig is. Het evangelie stelt ook mensen onder kritiek en vooral de gelovigen. Ook de vader de gelovigen, Abraham, blijkt een mens met fouten. Met list en bedrog koopt hij een plek om te wonen. Waar is zijn vertrouwen op de leiding van God? Waar is zijn verantwoordelijkheid voor de vervulling van Gods beloften? Waar is zijn geloof? Hoe realistisch wordt ons de bijbelse geschiedenis verteld. In het leven liggen goede en foute beslissingen en gewoonten door elkaar heen. Mensen zijn mensen van vlees en bloed. Een mens is nooit met één woord te typeren en in één oordeel te vangen. De mensen die het meeste vertrouwen krijgen, blijken soms ontzettend misbruik van anderen te kunnen maken. De mensen die de meeste wijsheid lijken te hebben, kunnen soms verrassend dom uit de hoek komen. Mensen die een intieme band met God hebben, blijken soms heel slecht om te gaan met andere mensen. Mensen die in geloof ons ten voorbeeld zijn, zakken soms compleet door het ijs. In de brief van Petrus proef je de kritiek. En de gebeurtenissen onderstrepen dat: list en bedrog passen niet bij een leven in geloof en vertrouwen. 
** zelfs de belofte wordt hierdoor bedreigd

Geloof: soms is het er wel, soms is het er niet. Bij Abraham in ieder geval. Gehoorzaamheid en vertrouwen: soms is het er wel, soms is het er niet. Dat herkent ieder christen. En toch is het niet iets om je bij neer te leggen. Want de vervulling van Gods belofte wordt er wel door bedreigd. Het werkt natuurlijk heel ontspannen, als we al die grote geloofshelden in de Bijbel stuk voor stuk ook zien struikelen. Laten we vooral nuchter blijven en niet de schijn hooghouden dat je altijd naar God luistert en altijd met vertrouwen je beslissingen neemt. Zo is geen mens. Leg jezelf dat dan ook niet op.
Tegelijk kunnen zulke opmerkingen ook een stuk gemakzucht en geestelijke luiheid veroorzaken. En dan heb je niet gepeild hoe ernstig de situatie kan zijn. Hoe je met je ongeloof Gods heil op het spel zet en Gods plan tegenwerkt. Sara zit nota bene in haar eerste en enige vruchtbare periode. Binnen een jaar zou ze een zoon ter wereld brengen! Maar hoe kan dat een zoon van Abraham zijn, als ze in het paleis is opgesloten? Sterker nog: hoe zou ze vol kunnen houden dat ze zwanger is van Abraham, als ook Abimelech seksueel contact met haar heeft gehad? De belofte van God hangt met dit gedrag aan een zijden draadje. Het heilsplan van God voor de wereld loopt ernstig gevaar. God moet zelf direct ingrijpen om erger te voorkomen.

Realistisch praten over perioden van sterker en zwakker geloof mag nooit vergoelijkend werken. Zonde en kleingeloof zijn zeer riskant. Fouten en zonden hebben ernstige gevolgen. Je knipt Gods belofte door. Misschien niet voor zijn wereldplan, want je bent Abraham niet. Maar wel voor zijn roeping in jouw leven. Met ongeloof en ongehoorzaamheid verspeel je je toekomst. En komt Gods belofte aan jou niet tot vervulling. Natuurlijk is geen mens zonder zonde. Maar hoe menselijk ook, een zonde is niet niks. De gevolgen zijn soms ernstig. Meestal blijft het ook niet bij één zonde, maar raak je erin verstrikt. En in ieder geval is het een ontkenning van Gods recht op jouw leven en jouw wereld. Neem het niet te gemakkelijk! Zonde geeft niet alleen schuld, die om verzoening vraagt. Zonde is ook riskant. Voor jezelf en voor anderen. Laat je waarschuwen door de geschiedenissen van vroeger. En bidt God blijvend om vertrouwen en gehoorzaamheid.
** de moraal van de wereld staat soms hoger

In het paleis bleef het rustig. De koning bleek niet in staat om spelletjes te spelen met welke vrouw dan ook. Vreemd! Wat was er aan de hand? De koning kreeg ’s nachts een verklaring. God verscheen hem in een droom en vertelde, wat hij misschien zelf al wel had bedacht: ‘Abimelech, je hebt een getrouwde vrouw geschaakt. Je bent ten dode opgeschreven’. ‘Een getrouwde vrouw, Heer? Ik weet van niets! Ze zei dat ze Abrahams zuster was. Heer, ik ben onschuldig.’ ‘Dat weet ik, Abimelek, en daarom heb ik het verhinderd dat je zou zondigen. Ook met de beste bedoelingen en met een zuiver geweten kun je toch grote fouten maken en schuld op je laden. Geef haar snel terug aan haar man.’ 
En dan lezen we van het pijnlijke gesprek tussen de ongelovige Abimelech en de gelovige Abraham. Abraham wordt de les gelezen. Een pijnlijke les. De moraal van deze heiden is hoger dan die van Gods vriend. Het schaamrood zou hem op de kaken moeten staan. Maar hij begint een zwamverhaal: ‘Ik dacht dat men hier wel slecht zou zijn, omdat men God niet kent. En bovendien heb ik niet gelogen, want Sara is mijn halfzuster.’ Maar de moraal van deze heiden is echt hoger dan die van Gods vriend. Hij kent wel degelijk respect voor God en doet nog meer dan God hem had gezegd. Hij geeft niet alleen Sara terug aan haar man, maar doet er ook alles aan om Sara in haar eer te herstellen en duidelijk te maken dat zij haar man trouw is gebleven. Schadevergoeding voor de bijna-fout die de koning had gemaakt. Dan ken je een hoogstaande ethiek, als je zelfs aansprakelijkheid erkent voor iets wat je nog niet eens gedaan hebt. Hoog boven de schandalige manier waarop Abraham met zijn vrouw omging, staat het respectvolle gedrag van Abimelech. 

‘Wat hebt u ons aangedaan!’ Van heidenen kun je vaak nog leren hoe het hoort. Het is niet waar dat ongelovigen alleen maar slechte dingen doen. Dat je zonder God een mens bent zonder normen en waarden. Dat niet-christenen wel onbetrouwbaar en egoïstisch moeten zijn.  Dat de wereld alleen maar slechter wordt en dat je je daar ver vanaf moet houden. Ik spreek wel eens een ondernemer die zegt: je kunt beter zaken doen met ongelovigen, dan met mensen van de kerk. En ik lees op internet wel eens reacties van mensen op gedrag en levensstijl van christenen. Natuurlijk, er is veel goeds te melden. Maar ook veel slechts. Het vooroordeel van Abraham wordt door hemzelf ontmaskerd. ‘Ik dacht, misschien kent men in deze streken geen respect voor God.’ Gelovigen hebben geen hogere moraal dan ongelovigen, ook al zou je dat mogen verwachten. Het is vaak ondanks ons gedrag dat mensen Christus leren kennen. Laat dat ons bescheiden houden. Zodat we altijd weer op Christus wijzen. In de eerste plaats voor onszelf.
** tegelijk blijft hij profeet en gezalfde

En toen? Abraham als vreemdeling, ongelooflijk de fout in gegaan. Met schade voor de naam van God en risico’s voor het plan van God. Ontmaskerd in zijn list en bedrog, in zijn minachting voor vrouwen, in zijn gebrek aan eerlijkheid. En toen? Wat zou je verwachten? Een afgang, een straf, een gevecht? God die zich terugtrekt van deze zogenaamde gelovige? Waarschijnlijk verwacht je alles behalve wat er daadwerkelijk gebeurt. God zegt Abimelech: ‘Vraag of deze Abraham voor je bidt, want hij is een profeet van mij.’ 
Dit is de omgekeerde wereld. God laat deze Abraham niet vallen, maar verklaart dat hij bij Hem hoort. God geeft deze Abraham geen straf, maar roept hem tot voorbede om de straf voor Abimelech af te wenden. God distantieert zich niet van deze Abraham, maar zegt juist dat hij voor hem een vertrouweling is, die vertrouwelijk met God omgaat. 
Ik kan niet anders dan God bewonderen om zijn genade en te aanbidden om zijn kiezende liefde. Het is waar, wat we vaak horen en zingen: God doet ons niet naar onze zonden. Hij handelt niet met ons naar wat wij verdienen met onze daden en ons gedrag. ‘Deze man is een profeet en kan voor je bidden’, zegt God over Abraham. 

Gelovigen zijn niet beter in hun levensstijl en omgang dan ongelovigen. Misschien vaak wel slechter. Dat is een aanklacht voor de kerk van Christus. En bevat een dodelijk risico voor jezelf. En toch schaamt God zich niet om zijn naam aan ons te verbinden. Om tegenover alles en iedereen te verklaren: deze man, deze vrouw, deze jongen, dit meisje: ze horen bij mij. Hij is vaak chagrijnig. Zij is soms gemeen. Hij is wel eens agressief en zij manipuleert de boel regelmatig. Ik weet het en ik spreek ze erop aan. En toch is het ook iemand die met mij vertrouwd is. Zij zijn mijn kinderen en ik kom voor ze op. 
Dit is de omgekeerde wereld, zouden wij zeggen. Misschien kan ik het beter anders zeggen: dit is de wereld van Jezus Christus. Waarin zondaren rechtvaardig worden verklaard. Waarin vijanden van God als kinderen van God worden aangenomen. Waarin schuldige mensen toch vertrouwelijk met de Heer omgaan. Het geheim van een gelovige is dat hij of zij van Christus is. Het geheim van de kerk is dat zij bij de wereld van Jezus Christus hoort. Daarin zetten Gods genade en kiezende liefde de toon. En dat is een andere toon dan wij mensen gebruiken. ‘Ondanks alles hoort deze mens bij mij.’

** en wordt zijn voorbede gevraagd

Midden in de gemengdheid van het leven en in de tweeslachtigheid van mensen blijkt hier iets van de wereld van Christus. De wereld van Gods contact met mensen, die dat niet zelf verdienen. Nog sterker komt die wereld van Christus naar voren als Abraham de opdracht krijgt om voorbede te doen voor Abimelech. En als we nadenken over voorbede voor mensen om het oordeel van God af te wenden, dan praten we over het hart van de huidige taak van Jezus Christus.
Die opdracht tot voorbede is niet alleen een wonder van Gods genade voor Abraham, maar ook voor Abimelech. Vanwege de voorbede van Abraham worden mannen en vrouwen weer genezen in het paleis van de koning. Er is weer seksuele gemeenschap mogelijk. Er kunnen weer zwangerschappen ontstaan. En de straf op het overspel van de koning, ook al was hij zich dat niet bewust, wordt afgewend. De voorbede brengt verzoening.

Dat is het hart van de huidige functie van Jezus Christus. Voor ons pleiten. Voorbede doen voor schuldige mensen, zodat het oordeel van God hen niet treft. Verzoening brengen tussen de mens en zijn God, zodat er vrede is. Zonder die voorbidder gaat het leven kapot. En blijven de risico’s van onze zonden geen risico’s, maar worden ze realiteit. 

Voorbede doen als Abraham. Voor Sodom en Gomorra deed hij dat op eigen initiatief. Als de drager van de belofte. Hij pleitte voor God op het brutale af. En de Heer luisterde naar Abraham en stelde de criteria voor zijn beleid bij. Voor Abimelech doet Abraham voorbede op diens verzoek. Maar wel met heel veel boter op het hoofd. En God liet zich verbidden.
Voorbede doen als Abraham. Als iemand die met de Heer vertrouwd is, bidden voor een ander om Gods genade, om herstel, om vergeving, om zijn Geest. Zo kunnen wij elkaar tot een zegen zijn. Zo kunnen wij anderen tot een zegen zijn. Zo kan de kerk tot een zegen zijn. Ik lees bij Petrus hiervan een diepe verwerking als hij schrijft: leid te midden van de ongelovigen een goed leven, zodat zij tot inzicht komen en God eer gaan bewijzen. Wees een goede burger, doe het goede en houd iedereen in ere. En bidt voor de mensen, voor de buurt, voor het dorp en voor het land. 

** christen in de wereld: gemengd, afhankelijk, biddend
De geschiedenis van Abimelech en Sara is geen lofrede op Abraham, de vriend van God. Het is geen plaatje van de goedheid van gelovige mensen. Integendeel. Hoogtepunten in geloof wisselen zich af met beschamend gedrag. Momenten van onverwoestbaar vertrouwen wisselen zich af met afbrekende en levensgevaarlijke pogingen om het zelf te organiseren. Zo gemengd is het leven voor gelovige mensen. Zo gemengd is ook het leven van een christen in deze wereld.
De geschiedenis van Abimelech en Sata is wel een lofrede op onze Heer. Op zijn genade,  zijn trouw en zijn bescherming. Gedreven door zijn liefde voor Abraham. Gedreven door zijn toezegging aan Abraham. Gedreven door zijn wil en verlangen om het plan van verlossing door te laten gaan. Bij die Heer ligt ons leven.

Zo’n Heer: je blijft van Hem afhankelijk. Wees dan ook alert op je keuzes en je gedrag. Houd bij alles wat je zelf kunt, in de gaten wat de weg van de Heer is.

Zo’n Heer: je blijft je verwonderen over zijn trouw. Geef je dan ook over aan Hem en aanbidt Hem om zijn liefdevolle genade.
Zo’n Heer: je laat je inschakelen in zijn leiding. Zoek dan het vertrouwelijk contact met Hem en bid. Bid voor jezelf en voor anderen. Om in leven te blijven.

Amen
