Preek over Romeinen 1:18-25
· Capelle, 29 januari 2012 

· Kees van Dusseldorp

· serie Gods oordeel – 2: Geeft God wel een eerlijke kans?

Liturgie:

votum en groet

Ps.134 [schoolpsalm]

gebed

lezen:
Rom.1:18-25


2 Pet.1:1-11

Gz.149

preek Rom.1:20b [Geeft God wel een eerlijke kans? Serie Gods oordeel – 2]

Ps.104:9,10

geloofsbelijdenis

Ps.97:1,3,5
gebed

collecte

Ld.460:1,2,5
zegen

Preek 29 januari 2012. Capelle aan den IJssel. Kees van Dusseldorp
Lezen: Rom.1; 2 Pet.1. Geef God wel een eerlijke kans? [serie Gods oordeel – 2]

Gemeente van Christus,

1. Geeft God wel een eerlijke kans?

‘Als ik in Iran geboren was, zou ik waarschijnlijk moslim zijn.’ ‘Als ik in een niet-christelijk gezin geboren zou zijn, was de kans niet zo groot dat ik hier nu in de kerk zou zitten’. ‘Als ik christen blijf en met een christelijke man trouw, is de kans dus vrij groot dat mijn kinderen ook gaan geloven.’ Zomaar wat reacties die de jongeren op catechisatie laten horen. Ik hoef ze er niet eens om te vragen. Het zijn vragen die leven. Voor de een zijn die vragen belangrijker dan voor anderen. Maar ze veroorzaken wel twijfels. Of verlegenheid hoe je moet reageren op vrienden die dit zeggen. 
Het levert minstens twee ongemakkelijke gevoelens op. In de eerste plaats geeft het een wat vervelend gevoel over je eigen geloof. Is het niet zo dat ik geloof, doordat toevallig mijn wieg nu net in dit gezin en in dit land stond? In hoeverre ben ik christen, omdat mijn opvoeding en mijn omgeving me dat aangeleerd hebben of misschien wel opgedrongen? Waarom geloof je eigenlijk? Veel jongeren geven als eerste antwoord: Omdat ik dat van mijn ouders heb meegekregen. Maar ze voelen ook wel aan, dat dit geen blijvend antwoord kan zijn. Maar hoe kom je tot een eigen geloof, waarvan je met overtuiging leert zeggen dat je de waarheid hebt leren kennen? Als je het gevoel hebt dat jouw geloof eigenlijk een product is van je omgeving en je opvoeding, dan heb je ook niet zoveel te vertellen aan anderen, die nu eenmaal in een andere traditie leven.
Vorige week vertelde ik u wat atheïsten op sommige punten zeggen. Nu wil ik niet teveel aandacht geven aan het atheïsme, omdat het alles inperkt tot zogenaamd wetenschappelijke feiten en schijnbaar logische redeneringen. Toch brengt het soms scherp onder woorden wat gelovigen moeilijke vragen vinden. Ik las in een artikel het volgende: “Vrijwel niemand maakt de keuze voor het geloof vrijwillig en weloverwogen. Religie word je opgelegd door het toeval van geboorte. Wie in een religieus gezin geboren werd, krijgt door misleide ouders alle beperkingen opgelegd die religie inhoudt. Met de beste bedoelingen overigens, omdat bij hen die religie - vaak zonder nadenken - in de loop der jaren tot overtuiging is uitgegroeid, onder invloed van omgeving en belanghebbenden.” Kijk, daar heb je het. Onderzoek geeft aan dat 90% van de gelovigen inderdaad is opgegroeid in een gezin waarin mensen hetzelfde geloven. Het listige is, dat dit misleiding wordt genoemd, domheid en lafheid omdat je niet zelfstandig na zou denken. Dat geldt overigens niet alleen voor christenen. Maar de vragen blijven hangen.
Het tweede probleem is de vraag naar de niet-christenen. De Bijbel zegt dat er alleen redding is door Jezus Christus. Hoewel het christendom de grootste godsdienst op aarde is, zijn er toch ook miljoenen mensen die Jezus Christus niet kennen, of zelfs nooit van Hem gehoord hebben. Maar is dat wel eerlijk? Dan hebben ze toch nooit een echte kans gekregen? En gaan ze dan toch voor eeuwig verloren? En catechisanten weten dat aardig te illustreren door aandacht te vragen voor de bosjesmensen in Afrika of de baby’s in een niet-christelijk gezin die komen te overlijden. Zij konden toch nooit Jezus Christus leren kennen? En worden ze dan toch veroordeelt? Zullen zij later niet tegen God zeggen: wij wisten het niet, niemand heeft ons ooit iets van u verteld? Dat klinkt als een terecht excuus, of zelfs een aanklacht tegen God. Dat strijdt met ons gevoel van rechtvaardigheid. En je hoeft niet zover te gaan om Gods beleid oneerlijk te noemen, om toch je vragen te hebben bij zijn rechtvaardigheid.  Geeft God wel een eerlijke kans?
2. ‘Niet te verontschuldigen’: Romeinen 1.

De vragen zijn niet nieuw. God zelf zegt er wat over in de Bijbel. Daar moeten we beginnen bij het zoeken naar de waarheid over mens en wereld. Al was het alleen maar om met onze vragen eerst naar degene te gaan aan wie we de vragen zouden willen stellen. Dan komen we als vanzelf uit bij Romeinen 1. Het is de klassieke tekst bij deze vragen. Daar staat toch maar heel duidelijk dat er niets is waardoor mensen zijn te verontschuldigen. Want iedereen kan van God weten. 
Laten we dit gedeelte uit Gods Woord wat beter lezen om te kijken of het ons verder kan helpen. Hier staat dat een mens over God een aantal dingen kan ontdekken, door gewoon in de wereld rond te kijken. Een aantal onzichtbare eigenschappen, zoals zijn eeuwige kracht en goddelijkheid. En je zou er Gods wijsheid en creativiteit aan toe kunnen voegen. Dat ontdek je als je in de schepping rondkijkt en daarin dingen probeert te begrijpen. Van de natuur gaat een boodschap uit, staat er in Ps.19. Van Gods majesteit en zijn tegenwoordigheid. De kerk heeft dat in de Geloofsbelijdenis omschreven als: de hele wereld is als een prachtig boek, waarvan de schepselen de letters zijn. Zo maakt God zich aan mensen bekend. ‘Algemene openbaring’ noemen we dat in de theologie.
Iedereen weet eigenlijk ergens wel dat God bestaat. Zo zou je de uitspraak van Paulus kunnen samenvatten. En als ik om me heen kijk, dan zie ik daar veel aanwijzingen voor. Veel mensen geloven dat er wel iets is. Veel mensen denken dat het met de dood niet definitief afgelopen is. Veel mensen gaan uit van een basaal onderscheid tussen goed en kwaad. Veel mensen proberen zin en betekenis te geven aan hun bestaan. Veel mensen voelen zich afhankelijk en verantwoordelijk. Dat komt ergens vandaan. En zelfs mensen die het bestaan van God fel ontkennen, zeggen dat God gebeurt. In ieder mens ligt ergens een besef van God. 
Maar, gaat Paulus verder, mensen trekken andere conclusies. Hun hart staat niet open voor de enig ware God. Ze verdringen de waarheid die zich aan hen opdringt. En ze vervangen die door allerlei vormen van religie: ze vereren beelden van mensen en dieren, schrijft Paulus. Wij zouden zeggen: ze vereren hun eigen ideeën of de machten van geld, macht en zelfontplooiïng. Zo wordt de openbaring van God omgekeerd tot afgoderij. Op deze manier geeft Paulus een verklaring dat alle mensen ergens iets religieus hebben. Ieder mens heeft een antenne die gericht is op het bovennatuurlijke, op een hogere macht. God heeft de mens niet alleen zo geschapen, maar lokt een religieuze zoektocht ook uit door blijvend aanwezig te zijn in de wereld. Bovendien wordt op deze manier duidelijk dat niet alles onzin is, wat er in allerlei godsdiensten wordt beweerd. Het zijn reacties op hoe God zichzelf steeds bekend maakt in de wereld. Alle godsdiensten zijn heel selectief in wat ze van God weten, ze kleuren het op hun eigen manier in en daarom brengen ze niemand werkelijk tot God zelf. Maar ze hebben wel iets opgepikt en begrepen van God. Maar ze brengen God niet het respect en de aanbidding die daarbij hoort.
God neemt dit hoog op, schrijft Paulus. In zijn toorn geeft Hij mensen over aan zichzelf. Aan hun lusten en afgoden. En het plaatje dat Paulus dan schetst is dat van een ontaarde samenleving, waar recht, harmonie en zuiverheid niet meer bestaan. Er komt steeds meer ruimte voor goddeloosheid, asociaal gedrag, seksuele perversiteit en onrechtvaardige rechtspraak. Herken je daar iets van? Zou je het dan ook kunnen verbinden aan het oordeel van God, die de mens overlaat aan zichzelf? De goddeloosheid en ongerechtigheid groeit, totdat de maat daarvan vol is en God zijn streep trekt. Zoals eens bij de zondvloed, bij Sodom en Gomorra, bij de andere Kanaänitische volken.
Even weer terug naar de vraag. Geeft God mensen wel een eerlijke kans? Uit Romeinen 1 halen christenen snel een antwoord. Jawel hoor, want Hij laat zich zien in de schepping en in de wereld. Maar de mensen zelf willen er niet aan en drukken het weg. Dus is het hun fout. Maar hoeveel inzicht Romeinen 1 ook geeft, het vormt toch geen afdoende antwoord op de vraag. Aan een prachtige regenboog hangt geen naamkaartje. De natuur geeft ons wel een besef van God, maar brengt ons niet bij God. En geen mens zal uit de schepping op het idee komen dat Jezus Christus de verlosser is. Daarmee lijkt Romeinen 1 ons probleem eerder te vergroten. Geeft God ieder wel een eerlijke kans? God neemt het de heidenen kwalijk dat ze hem niet kennen. Maar je kunt toch niet volhouden dat ze daar echt zelf aansprakelijk voor zijn? 
3. Niet te verontschuldigen – iedereen!

Bovenstaande route heb ik vaak op catechisatie afgelegd. De vraag naar Gods oordeel over de onwetenden, de tekst van Romeinen 1 erbij pakken, hele zinnige dingen ontdekken over Gods algemene openbaring en tenslotte ontdekken dat het je niet verder helpt. Als je tenminste de vraag echt serieus wilt nemen.
Veel christenen lopen nu vast in de spagaat tussen hun geloof en hun verstand. Sommigen haken af. Anderen laten het er nu bij zitten. God zal het vast wel rechtvaardig doen. Maar er blijft iets knagen. Weer anderen komen met oplossingen. Ik noem er twee. Een evangelisch theoloog schrijft: Alle mensen worden beoordeeld op wat ze weten. Wie van Jezus Christus heeft gehoord, maar het verwerpt, die gaat verloren. Maar de onwetenden worden beoordeeld op hoe ze zijn omgegaan met de algemene openbaring. Hebben ze fatsoenlijk en netjes geleefd? Dan gaan ze niet verloren. En een katholiek theoloog schrijft: alle mensen moeten gezuiverd worden in het vuur. Voor sommigen is dit heel kort, omdat hun leven niet van zonden een elkaar hangt. Voor anderen is dit veel langer. Maar na hun zuivering zijn ze welkom in de nieuwe wereld. 
Hoewel ik de achtergrond van dit soort oplossingen best begrijp, zijn het toch menselijke theoriën, die tegen de Bijbel ingaan. Er is een andere weg. Die ontdekte ik heel concreet iets verderop in Romeinen. In Rom.2:1 staat: ‘Maar u bent evenmin te verontschuldigen.’ Eigenlijk viel toen pas het muntje. Wacht eens even, ik heb ten onrechte in hoofdstuk 1 gedaan alsof het alleen over de heidenen ging. Alsof er zou staan: ‘Ongelovigen zijn niet te verontschuldigen’. Maar het gaat Paulus niet om de ongelovige, maar om iedere mens. Hij werkt dit in hoofdstuk 2 uit voor de joden, die God toch kennen als geen ander. Als er dan staat: ‘U doet zelf ook wat u veroordeelt,’ dan kan het haast niet slaan op de seksuele verloedering, het sociale onrecht, de criminaliteit en dergelijke. Dat zal onder de joden ook voorgekomen zijn, maar niet in die mate als de levensstijl van de mensen in Rome. Er ligt een dieper verwijt onder. Het eigenlijke probleem is dat zij ‘God niet de eer en dank toebrengen die hem toekomen’. Ze miskennen de ware God, het ontbreekt hen aan eerbied voor de Schepper en onderdrukken wat God over zichzelf bekend maakt. Ze vreachten Gods goedheid en geduld.  Het moet confronterend geweest zijn voor de lezers van Paulus’ brief om dit te lezen dat dit niet alleen geldt voor de heidenen, maar ook voor de joden. 
De eerste hoofdstukken van Romeinen zijn niet in alles gemakkelijk te begrijpen. Belangrijk is wat Paulus schrijft in 2:11: ‘God maakt geen onderscheid’. Mensen bereiken God niet met al hun godsdienst, zelfs niet via het jodendom. Mensen worden niet van Gods oordeel gered met al hun religieuze inzet. De schokkende en confronterende conclusie van de apostel is: ‘Uiteindelijk wordt ieder mens het zwijgen opgelegd en staat de hele wereld schuldig voor God.’ Dat geldt voor iedereen. Het licht van de natuur brengt een mens niet tot de genade van God. Ook het leven naar de wet brengt een mens niet tot de genade van God. En dat heeft niet alleen te maken met zonden die ieder mens doet, maar ook met het fundamentele tekort in het aanbidden en eren van God, de Schepper van hemel en aarde, die recht heeft op het leven en de wereld van ieder mens.
4. Gods heil is geen recht, maar genade.

Deze waarheid uit de Bijbel helpt ons wel verder bij onze vraag. Het biedt een antwoord op de vraag: ‘Geeft God iedereen wel een eerlijke kans?’ Want de vraag zelf wordt ontmaskerd. Deze vraag is niet meer aan de orde. Er zijn geen kansen meer. En dat is volkomen terecht.
Als je schuldig bent bevonden, heb je geen recht meer op vrijspraak. Een misdadiger, van wie de misdaden bewezen zijn, komt niet meer onder de straf uit. Dat zou pas oneerlijk zijn. Je kunt alleen smeken om genade. 
En als de hele groep veroordeeld is, kun je niet meer spreken van een eerlijke kans. Die heb je voorbij laten gaan.  Dat had je eerder moeten bedenken, voordat je de verkeerde keuze deed. Nu mag je alleen hopen op gratie. De vraag of God aan mensen wel een eerlijke kans geeft, is daarom niet meer aan de orde. De kans is voorbij. Iedereen is schuldig. Omdat je een zondig mens bent.
Ook dit roept veel vragen op. ‘Kan ik er wat aan doen, dat ik een zondig mens ben?’ God zegt dat Hij de mens zo geschapen had, dat hij kon leven tot eer van God. Maar de mens wilde het niet. Daarna kon de mens het ook niet meer. En tenslotte wil de mens het zelfs niet meer, als God niet ingrijpt. En maakt alleen al het simpele feit dat je tot de mensheid behoort, je onacceptabel voor God.  Sterker nog, roept het zijn rechtvaardig oordeel op. Misschien met een wat simpel voorbeeld: de meeste mensen slaan muggen dood die ze tegenkomen. Ze maken geen onderscheid tussen de mug die wel en de mug die niet heeft gestoken. Het simpele feit dat het beestje behoort tot het muggendom is voldoende. Want muggen erop uit zijn om mensen te steken. Geen mug zal zich bedenken als hij of zij op een mooi stukje mensenhuid wordt gezet…  Dat is voldoende om de soort te verafschuwen, zonder dat je elke individuele mug onrecht doet. Ik bedoel niet dat een mens maar een mug is. Het gaat mij erom, dat het behoren tot de huidige mensheid voor God terecht een reden is voor zijn veroordeling.
Er valt nog veel meer over te zeggen en te denken. Maar ik keer even terug naar de vraag van vanmiddag: ‘Geeft God iedereen wel een eerlijke kans’. Het bijbelse antwoord is dat deze vraag niet meer aan de orde is. Omdat de mens zijn kans heeft gehad en heeft verpeeld. Niemand heeft recht op Gods heil. Dat klinkt teveel door in de vraag. Alsof iedereen recht heeft op een eerlijke kans. Die positie hebben we niet meer. We staan aan de verkeerde kant van de lijn. Het is puur genade wanneer God mensen weer tot zich roept door Jezus Christus. Op genade heb je nooit recht. Dan zou het geen genade meer zijn. 
Misschien klinkt dit allemaal wat theoretisch en betogerig. Dat komt door de manier waarop Paulus schrijft. En het komt door de vraagstelling, die om een flink stuk denkwerk vraagt. Maar het komt ook omdat we hier alleen wat over kunnen zeggen, als we proberen ons niet mee te laten zuigen in gevoelens die deze bijbelse waarheid kan oproepen. Als je er bij stilstaat wat het betekent dat geen mens recht heeft op Gods genade, en dat geen mens God zal vinden door zelf in een religie naar Hem te zoeken, dan zeg je niets meer. En je met des te meer verlangen grijp je je vast aan Jezus Christus. 

‘Ieder wordt het zwijgen opgelegd’,  schrijft Paulus. Dat ziet ook op de mensen die voor Gods rechterstoel komen. Ieder zal er dan van overtuigd zijn, dat Gods oordeel terecht is. Ze zullen zich niet verontschuldigen, maar erkennen dat God gelijk heeft: ze hebben Gods openbaring niet op waarde geschat, ze hebben zijn Gezalfde ten onrechte miskend, ze hebben zelf Gods genade laten lopen.
En het zwijgen past ook ons wanneer we nadenken over de verhoudingen. De vraag die vanmiddag aan de orde is, versterft in onze mond. Wie zijn wij dat wij God de maat nemen over zijn rechtvaardig oordeel? Kunnen wij inschatten hoe ernstig de zondeval hem pijn heeft gedaan? Hoeveel onrecht hem wordt aangedaan door ons gedrag? Als zelfs de dood van zijn geliefde Zoon ervoor nodig was om mensen te redden?
5. Zoek Jezus Christus

God schenkt vrijspraak aan allen die in Jezus Christus geloven. Zo opent Paulus ons de ogen voor Gods genade. Vrijspraak is geen recht. Het gaat niet over kansen die mensen krijgen. Er is alleen de weg van geloof in Jezus Christus. In Hem worden je zonden vergeven, word je bevrijd van Gods oordeel en krijg je het leven. Dat is genade van God. De weg die Hij opent. Een weg die mensen uit zichzelf niet zoeken en niet gaan. In die zin is het christelijk geloof niet een religie of een godsdienst. Het is slechts het aanvaarden van wat God zegt. Het je toevertrouwen aan Jezus Christus en zijn werk. En het opnieuw leren aanbidden van je Schepper.
De apostel Petrus zegt: span je in om je roeping en uitverkiezing waar te maken. Want je kunt niet ontkennen dat je de roeping van God hebt gehoord. Alleen hier en nu al in de kerk. Maar dat is vast niet het enige moment dat je hebt gehoord van Jezus Christus. Door hem, je Heer en redder, krijg je onbelemmerd toegang tot zijn eeuwig koninkrijk. Geef gehoord aan die roeping, die God uit diepe liefde tot klinken brengt. Hij zoekt ook jou met zijn genade. Dat kan blijken in het feit dat Hij jou in een christelijke gezin een plaats heeft gegeven. Dat Hij jou met mensen hebt verbonden die je vertellen over Jezus Christus. Maak je niet heel druk over vragen over Gods beleid. Maar geef als eerste en steeds opnieuw het antwoord van geloof. Bekeer je van je leven zonder God. Vraag vergeving voor je zonden en tekorten. En zoek het leven naar Gods wil. 

Zo kun je rust vinden in Gods rechtvaardigheid. Je vindt geen rust of antwoord wanneer je als objectieve toeschouwer een oordeel over Gods oordeel probeert te geven. Want zo’n objectieve positie bestaat niet. Je vindt pas rust, wanneer je je in Jezus Christus hebt laten redden en bevrijden. Om uit bewogenheid met al die anderen, het verhaal verder te vertellen. Ze moeten het horen. Om God te leren kennen. Ook jij bent een getuige van Jezus Christus. In een wereld waarin velen hem niet kennen. Je bent getuige met daden en met woorden. Van Gods waarheid en genade. Vanuit het verhaal dat God deze wereld niet los heeft gelaten. Maar uit liefde voor de wereld zijn enige zoon heeft gegeven. Opdat ieder die gelooft niet verloren gaat, maar eeuwig leven heeft. 

Amen

