Preek over 1 Pet.4:7-11

· Schildwolde, 10 maart 2013 

· middagdienst HA

· themadienst ‘voor elkaar’
· begeleiding: Woudklank
Liturgie
votum en groet

Gz.158

gebed
lezen:
1 Pet.4:1-11


Ps.119:57-64; 73-80
Ps.96:1,2,4

tekst:
1 Pet.4:11a ‘Spreekt iemand, laten het woorden zijn als van God.’ (NGB ’51)
gemeentelied 

geloofsbelijdenis

Gz.167
gebed
collecte

Opw.334 

zegen

Gemeente van Christus,

‘Voor elkaar.’ Dat is het jaarthema dit seizoen. U hebt er al meer over gepraat dan ik. In huisbezoeken, in wijkavonden, misschien ook op verenigingen. ‘Voor elkaar.’ Een thema met veel kanten. Heel praktisch: in wat we voor elkaar krijgen. Zoals de renovatie van de pastorie. Maar ook veel dieper. In hoe we er voor elkaar zijn. In momenten van verdriet en van blijdschap. Je kunt veel voor elkaar betekenen, volgens de Bijbel. En we worden er ook toe opgeroepen. Elkaar liefhebben, elkaar aanvaarden, voor elkaar zorgen, elkaar vergeven, elkaar troosten, elkaar vermanen, voor elkaar bidden en noem maar op.

Heel veel van wat je voor elkaar betekent, gebeurt in gesprekken. In een ontmoeting met een ander gaat het over persoonlijke ervaringen of omstandigheden. Maar op wat voor manier wordt zo’n gesprek nu een gesprek, waarin Christus woont? Petrus maakt een duidelijke opmerking in die richting: ‘Spreekt iemand, laten het woorden zijn als van God’. Dat roept vragen op. Wat bedoelt Petrus? Gaat het alleen over preken? Of over al onze gesprekken? En hoe doe je dat dan in de praktijk? Vanmiddag wil ik het jaarthema graag opbuigen richting onze gesprekken met elkaar. Hoe komt God daarin ter sprake? En hoe gebruikt God onze woorden? 
** Laten de woorden die je gebruikt als van God zijn
Ik vind het een bijzondere aansporing, die Petrus hier opschrijft: ‘Laten de woorden die je gebruik als van God zijn’. Of zoals in de NBV staat: ‘laat in uw spreken Gods woorden doorklinken’. Dat God door onze woorden aan het woord komt. En je achter de stem van een mens je aangesproken weet door God. 
Eerst dacht ik: dat gaat vooral over preken. Als een opdracht aan predikers om echt wel dicht bij de Bijbel te blijven. Zo is dit woord in het verleden ook wel opgevat. En het is voor predikers zeker van groot belang. En voor alle ambtsdragers in hun spreken in de gemeente. Maar toch is het te beperkt: Petrus formuleert zo algemeen, en zo binnen het kader van de hele gemeente, dat je het spreken zo breed mag opvatten als het is: als je praat. Als je met elkaar praat, als je iets in een vergadering zegt, maar ook als je op een facebookbericht reageert of een kaartje schrijft. ‘Laten het woorden zijn als van God.’

Toen dacht ik: dat zal betekenen dat je veel bijbelteksten kent en ze ook gebruikt. Dat zijn toch Gods woorden. Als je die citeert, of een mooie bijbeltekst op een kaartje schrijft, ja dan klinken Gods woorden. Want anders zijn het toch mensenwoorden. Dat klopt ook wel. Maar het is opnieuw te beperkt. Niet elke bijbeltekst is altijd op zijn plaats. Daar moet je over nadenken. En soms kies je precies de verkeerde tekst. En soms moet je juist iets zeggen, dat zo niet in de bijbel staat, omdat het in de bijbel nog niet voorkwam. Nee, het gaat over de woorden die we zelf gebruiken, jouw inbreng in een gesprek, uw bijdrage in een bespreking. 
‘Laten de woorden die je gebruikt als van God zijn.’ Gewone mensenwoorden. Wat jij zegt, wat u opschrijft, wat ik spreek. In mensenwoorden kunnen Gods woorden doorklinken. Dat is bijzonder! Wat kun je daarnaar verlangen: een woord van de Heer. Ter bemoediging, tot inzicht, tot bevrijding! Die woorden van God klinken gewoon in de menselijke conversatie. In een ontmoeting, zelfs als de naam van de Heer niet eens wordt genoemd. Wat een kwetsbare keuze van God om gebruik te maken van mensenwoorden!Daar gaat het immers zo vaak fout. Wat een bijzondere aansporing voor ons allemaal. Een opdracht: Laten de woorden die je gebruikt als van God zijn. 
** het besef van tijd levert de motivatie
De vraag die je als eerste stelt is natuurlijk: hoe doe ik dat dan? Hoe kan ik woorden gebruiken als van God? Er ligt nog een stap voor: hoe ben je gemotiveerd? Waarom zou je woorden als van God willen spreken? Het besef van de tijd levert daarvoor de motivatie. 

Er is geen formule om Gods woorden te spreken. Er is een motivatie, een drang. ‘Het einde van alles is nabij’, schrijft Petrus. Dat is in deze brief geen verrassing. Voortdurend schrijft hij over de toekomst, over de wederkomst van Christus, over de heerlijkheid die komen zal. Niet voor niets wordt Petrus de apostel van de hoop genoemd. De apostel die zijn lezers wil leren leven in de christelijke hoop. Om christen te zijn in hun wereld. Je leven heeft toekomst bij God. Dat geeft een sterke motivatie die doorklinkt in wat je zegt. Je woorden in een gesprek, je bijdrage in een bespreking, je formuleringen in een gebed, ze worden gemotiveerd door het besef dat het einde nabij is. En je kunt je voorstellen dat je anders gaat spelen, als je weet dat de finale in het zicht is. Het besef van de tijd geeft een andere motivatie
Inmiddels zijn we bijna 2000 jaar verder dan het moment waarop Petrus zijn brief schreef. Kun je dan nog echt volhouden dat het einde nabij is? Lijk je dan niet op iemand die altijd morgen met zijn goede voornemens begint, maar nooit vandaag? Zou het er nog wel van komen? Of hebben we het niet goed begrepen? Toch blijven de apostelen het zeggen: vergis je niet, hij staat voor de deur. En wij blijven het herhalen. Naar onszelf en naar elkaar. Het einde van alles is nabij. Christus gaat rechtspreken. Christus gaat alles herstellen. Nu is de tijd om daar rekening mee te houden. Christelijke hoop is niet een vaag, maar onwerkelijk droombeeld. Het besef dat Hij komende is en dat de geschiedenis in de laatste fase zit, geeft je een andere opstelling. Petrus zegt: ‘Kom tot bezinning, wees helder van geest. Wordt nuchter. Laar je niet meezuigen in allerlei pleziertjes. Verspil je tijd niet met lege dooddoeners. Maar bid. Zoek God en leg je leven in zijn hand. En dat van een ander. Bid voor elkaar. Praat met elkaar. Laat Gods woorden doorklinken in je spreken. Juist omdat je weet dat de tijd een keer tot een einde komt. Je houding verandert. Je woorden krijgen betekenis. Het besef van tijd levert de motivatie. 

** het kader van de gemeenschap is daarbij nodig

Zonder woorden van God hebben we geen uitzicht. We hebben het broodnodig, naarmate de tijd doortikt. Daarvoor zijn we aan elkaar gegeven. Het kader van de gemeenschap is daarbij nodig.
Niemand redt het alleen. Een leven zonder woorden van God. Een leven waarbij de hoop branden blijft en je houding en gedrag kleur geeft. Om dat te ontwikkelen en vast te houden, hebben we elkaar nodig. Dat is naar mijn overtuiging de reden waarom de apostel schrijft: ‘Heb elkaar vóór alles innig lief. Bedek elkaars zonden met liefde. Wees gastvrij voor elkaar zonder te klagen. Gebruik je gaven om elkaar te helpen.’ 

Je hebt de gemeenschap nodig om de hoop vast te houden. En dan bedoel ik nog niet eens zozeer het instituut kerk. Maar de liefde van elkaar, de verbondenheid aan elkaar, de echte ontmoeting met elkaar. Om op weg te blijven naar het einde. Als je in je uppie blijft leven, raak je opgesloten. Misschien ook wel, als je wel lid van een kerk bent, maar je hart voor anderen niet opent. De apostel trekt de lijn heel snel door. Het einde is nabij, wordt een beetje nuchter. En heb elkaar voor alles hartelijk lief. Want binnen die gemeenschap hoor je de woorden van God. Bemoedigende, corrigerende, bevrijdende en stimulerende woorden. Je hebt elkaar nodig. En dan is een minimum-opstelling een hele rare: één keer per zondag ben ik in de kerk, dan krijg ik tenminste geen lastige vragen. Ik weet heel goed, dat mensen kunnen tegenvallen. En dat je in de gemeente veel teleurstellingen kunt oplopen. Dat kerkdiensten soms niet aansluiten. En toch is het woord van Petrus helder: Denk erom, het einde is nabij. Heb elkaar hartelijk lief.

Onderlinge liefde zorgt voor vergeving. In de gemeenschap van Christus worden relaties hersteld. Mensen leren elkaar een plek geven in de ruimte van Gods genade. En die onderlinge liefde zorgt voor gastvrijheid. Dat je elkaar toelaat in je huis en in je leven. Voor de apostel was die gastvrijheid gericht op de woorden van God. Het verkondiging van het evangelie werd in die tijd vooral uitgevoerd door langsreizende predikers, die met vrouw en kinderen langs allerlei gemeenten trokken en daar steeds een paar weken of maanden verbleven. De gastvrijheid van de gemeenteleden was noodzakelijk voor het doorgaan van de verkondiging. Net zo goed als de samenkomsten ook afhankelijk waren van de gastvrijheid van iemand die genoeg ruimte daarvoor had. 
Liefde, vergeving, gastvrijheid en hulpvaardigheid. De deugden die Petrus noemt, zijn gericht op het ruimte maken van Gods genade. Je hebt elkaar nodig om Gods woorden te horen. Om de christelijke hoop vast te houden. De hoop waarmee je kunt leven en ook kunt sterven. Het kader van de gemeenschap is daarvoor nodig.
** in je spreken komt God aan het woord **
En zo komen we weer tot het woord waarmee we begonnen: ‘Spreekt iemand, laten het woorden zijn als van God.’ In je spreken komt God aan het woord. Nu is deze uitspraak wel veel meer ingebed, hoop ik. In het besef van de tijd ligt de motivatie, de stimulans om met elkaar te spreken. In de liefde ligt de fijngevoeligheid om eerst te luisteren voordat je spreekt. In de gemeenschap ligt de ruimte om open te staan voor wat de Heer je te zeggen heeft in en door de ander. Zo ontstaat er door onze woorden ruimte voor Gods genade. God zelf komt aan het woord in de woorden van mensen.
Dat betekent dus niet dat je altijd bijbelteksten moet aanhalen. Soms kan het heel goed zijn, maar soms ook niet. Het betekent wel dat we in ons spreken gericht moeten zijn op Gods genade voor een ander. Zoekend naar het woord dat verder helpt. Een woord dat ander licht werpt op een situatie die vast lijkt te zitten. Een woord waarin liefde doorklinkt voor de mens, ook als er over zijn gedrag vragen te stellen zijn. Een woord dat een nieuwe weg wijst, waar oude patronen mensen tegenover elkaar hebben gezet en in de loopgraven hebben gedrongen. Een woord dat je ineens bewust maakt dat je leeft in de tegenwoordigheid van God. Een woord dat het leven opent, omdat het je bij Christus brengt. 
Zulke woorden kun je niet op recept verkrijgen. Je krijgt ze in de liefde voor de ander, en in het besef van de tijd waarin we leven. Je krijgt die woorden in je eigen contact met de Heer. Biddend vóór de vergadering of de ontmoeting. Biddend tijdens de kerkdienst of het gesprek. Biddend nadat je elkaar gesproken hebt. Om samen voor de Heer te brengen wat aan de orde is geweest. Maak je niet druk om wat je moet zeggen. Maar open je hart voor de Heer en voor de ander. En je woorden zullen als van God worden. Mensenwoorden krijgen glans. God zelf komt aan het woord. De Heer komt je leven in.
Wat een wonderlijke belofte. Dat de Here aanwezig is in de woorden van mensen. Dat gaat heel ver. Mensen worden doorzichtig, transparant: door hen heen kun je God zien en horen. Wie zou het ooit van zijn eigen woorden beweren dat het God is? Maar de Here zegt het. En daarmee wordt het een bemoediging en een aansporing. Om biddend te luisteren, en luisterend te spreken. Maar tegelijk in het besef: God zelf neemt het woord als mensen spreken en luisteren. 
** en in je hulp blijkt de kracht van God
Spreken met woorden is niet het enige waartoe een christen geroepen wordt. Ook daden communiceren Gods genade. Dat is het tweede veld dat Petrus uitwerkt. In je helpen blijkt de kracht van God. 

Met woorden en daden is al onze menselijke activiteit aangeduid. De velden waarop ieder mens zich beweegt. Ook iedere christen. Binnen en buiten de gemeente. En zoals je woorden dragers zijn van Gods spreken, zo worden je daden dragers van Gods kracht. 

Helpen is een ander veld dan spreken. Het is zeker niet minder waard. In het dienen van mensen wil God zichzelf zichtbaar maken. Hoe geweldig is het als een eenzame oudere ineens iemand ziet aankomen die een kopje koffie komt drinken. Hoe mooi is het als iemand die tijdelijk zelf het huishouden niet kan doen, een aantal helpende handen krijgt toegereikt. Hoe goed is het als iemand hulp krijgt bij het beheren van de financiën of het invullen van de belastingpapieren. ‘Als een verhoring op het gebed, als een engel van God.’ Het is ook de zorg van de Heiland. Daden zeggen minstens zoveel als de mooiste woorden. Dat is het helpen. Het dienen, waarin de diakenen voorop gaan en coördineren. Het dienen waar ieder toe geroepen is. Om elkaar te helpen christen te zijn en vol te houden.
Soms is het fijn en mooi om een ander te dienen. De dankbaarheid van de ander biedt genoeg beloning. Maar dat is niet altijd zo. En je loopt ook tegen je eigen grenzen aan. ‘Ik ben de hele week al zo druk geweest. Ik ben nergens aan toegekomen. Ik heb vandaag niet de puf om ook nog een ander te helpen.’ Hoe komt dat? Probeer je het teveel op eigen kracht? Kijk je alleen naar je eigen energie? Wil je niet altijd maar geven, zonder te ontvangen? Nee, ik pleit er niet voor dat u zichzelf helemaal wegcijfert voor een ander. Het is onverantwoord om jezelf te overbelasten. Een mens heeft een beperkte draagkracht. Maar Petrus maakt wel duidelijk, dat we alleen in de kracht van God het dienen volhouden. Daar ligt de bron.

Helpen uit de kracht van God. Dat leer je wanneer je let op de Here Jezus Christus. Wanneer je zijn ontferming ziet met de mensen in nood. Wanneer je zijn nederigheid ziet ten opzichte van zondaren en vijanden. Wanneer je opnieuw beseft en ervaart dat Hij ook voor mij het knechtenwerk heeft gedaan en zichzelf heeft gegeven. Dan raak je bereid om een ander te dienen. Helpen uit de kracht van God. Je dienen staat in een christelijk kader. Oplossingen zoeken met de wijsheid van de Geest, moeiten opdragen aan de Hogepriester in de hemel, duidelijkheid verschaffen en plannen maken in afhankelijkheid aan God. Zo leer je dienen uit de kracht van God. De dienst die een ander dichter bij God bent. Waarin Gods kracht onder de mensen komt.

** zo beheren we Gods genade
Voor elkaar. Aan het jaarthema kun je veel onderwerpen verbinden. Via Petrus heb ik vanmiddag iets laten zien van de kern van gemeenschap. Gods aanwezigheid klinkt door in onze woorden en daden. Zo beheren we Gods rijke genade. Daar ligt niet alleen een opdracht, maar ook een zegen.
Het is goed om zo ook eens te kijken naar dat ‘elkaar’. Wij beheren met elkaar Gods rijke genade. Als je zo eens om je heen kijkt in de kerk, dan zie je allemaal verschillende mensen. Mannen, vrouwen, ouderen, jongeren, met spijkerbroek of met stropdas. Ieder is anders. Maar ieder heeft gaven. Waar de een goed kan organiseren, kan de ander goed zingen. Waar de een goed kan timmeren, daar kan de ander goed luisteren. Het zijn genadegaven, zegt Petrus, je hebt het van de Here gekregen. Capaciteiten die een mens van nature heeft. Talenten die een mens ontwikkelt door vorming en training. Maar ook de bijzondere gaven, die een mens in het leven extra ontvangt. Gaven van Gods genade. 
Je hebt die gaven niet gekregen om te bezitten, maar om te beheren en te benutten. Dat betekent dat je ze gebruikt voor elkaar. Wie opschept over zijn capaciteiten, zonder een ander daarin te laten delen, die gebruikt zijn geschenk tegen de bedoeling van de Gever. Wie zijn gaven alleen aanwendt voor familieleden of vriendenclubje, die heeft nog niet begrepen dat het de Here gaat om het lichaam van Christus. Gaven zijn bedoeld om benut te worden voor de gemeente. We staan bij de schatten van Chrisuts. Zet ze niet in de vriezer tot je zin hebt om ze op te warmen. Grote kans dat ze dan bedorven zijn en niet meer te gebruiken. 

Gods genade is maar niet een vaag, religieus begrip. Gods genade is aanwezig in de gemeente. Hoorbaar in de woorden van mensen. Zichtbaar in de daden van mensen. Leer het te zien als genade van God. Geef gehoor aan de aansporing van Petrus om ook zo met elkaar te praten en elkaar te helpen. We hebben het nodig. Geef gehoor aan de aansproring om in onze gesprekken God aan het woord te laten komen en in ons dienstbetoon de kracht van God. Zo praktisch beheren we met elkaar de rijke genade van God.
Amen
Gesprekspunten bij de preek over 1 Pet.4:7-11
Schildwolde, 10 maart 2013.

Jaarthema: ‘Voor elkaar’

Spreekt iemand, laten het woorden zijn als van God. 1 Pet.4:11a (NBG’51)

De hoofdlijn van de preek is:

· laten de woorden die je gebruikt als van God zijn

· het besef van de tijd motiveert je daartoe

· daarbij heb je de gemeenschap nodig

· in je spreken komt God zelf aan het woord

· en in je hulp blijkt de kracht van God

· zo beheren we met elkaar Gods genade 

Mogelijke gesprekspunten:

· Welke boodschap heb jij in de preek gehoord?

· Welke opmerkingen uit de preek wil je graag vasthouden?

· Heb je wel eens ervaren dat God zelf je aansprak door mensenwoorden? Hoe was dat?

· Op welke manier zou je de aansporing van Petrus voor jezelf in praktijk kunnen brengen: dat jouw woorden ‘als van God’ zijn? Wat is daarvoor nodig, denk je?
· Lukt het je om hulp van mensen te zien als hulp van God?

· Petrus schrijft dat het einde van alles nabij is. Welke rol speelt dat in jouw geloof? En welke gevolgen heeft dat voor je levenshouding?

· Bid jij wel eens samen met een broeder of zuster? Hoe lijkt je dat?

· In 1 Pet.4:7-11 staan mooie woorden over de gemeente. Op welke onderdelen zou onze gemeente kunnen groeien? Wat zou jij daarin kunnen betekenen?

