
Boekbespreking in Theologia Reformata, 56, 3 
(september 2013), 313-314 door dr. H. de Leede. 
 
Kees van Dusseldorp, Preken tussen de verhalen. 

Een homiletische doordenking van narrativiteit, 

(Utrecht 2012) 303 p., € 20,99 (978 90 435 1128 
5). 

 
De grote predikers van alle tijden zijn óf grote 
retors, die de kneepjes van het overtuigend be-
toog kennen. Óf zij zijn rasvertellers, die de tech-
nieken van het vertellen – opbouw, spanning, 
horizonversmelting van het vertelde verhaal (de 
preek) en van het levens- en geloofsverhaal van 
de hoorders – beheersen. De bevindelijke domi-
nees hoorden tot deze tweede categorie predi-
kers. Het waren/zijn vaak natuurtalenten onder 
wier preken de hoorder als vanzelf gelijktijdig 
wordt met het bijbelverhaal, of andersom. En dat 
gebeurt in een goede preek. Van Dusseldorp le-
vert met zijn in 2012 aan de Theologische Univer-
siteit van de GKV te Kampen verdedigde disserta-
tie, waarin hij het verschijnsel ‘narrativiteit’ door-
denkt met het oog op de prediking, dan ook een 
belangrijke bijdrage aan de ontwikkeling van de 
homiletiek, en wel in het bijzonder de gerefor-
meerde homiletiek. Wat de rasvertellers onder de 
predikers intuïtief ‘wisten’, is in de afgelopen 
zes/zeven decennia in vele wetenschappen on-
derzocht en doordacht: de mens is een narratief 
wezen. Wij bestaan door verhalen die ons vooraf-
gaan, en ons verteld zijn. Onze identiteit is ons 
levensverhaal, dat wij verder schrijven, mede door 
andere verhalen die ons verteld worden daarin te 
integreren. Die nieuwe verhalen zijn (of functione-
ren als) op hun beurt deconstructies van oude 
verhalen. Het actuele debat in de geschiedeniswe-
tenschap over ‘de Nederlandse identiteit’, die in 
de 19de eeuw gevormd is door een zorgvuldige 
reconstructie van de Gouden (17de) Eeuw, met als 
gevolg dat protestantse Nederlanders tot in de 
jaren 1960 een ongebroken geloof hadden in God-
Nederland-Oranje, laat zien hoe diep dit inzicht in 
ons denken is doorgedrongen. Wij zijn ons levens-
verhaal dat vrucht is van geïnterpreteerde oude 
verhalen en zelf weer bron voor nieuwe verhalen. 
De conclusie is snel getrokken: Leve de narratieve 
prediking. De Bijbel is immers ook een verhalen-
boek? Ook de betogende preek wordt gewaar-
deerd op zijn narratieve elementen – voorbeel-
den, anecdotes, uitstraling van de prediker-retor. 
Kan de hoorder het betoog niet ‘vertalen’ in een 
verhaal binnen het eigen levensverhaal, dan be-
klijft er niet veel, leert de ervaring. 

Van Dusseldorp deelt deze conclusie.  Hij pleit 
ervoor ruimte te maken in de gereformeerde ho-
miletiek voor het narratief perspectief. Hem staat 
een prediker voor ogen die ‘het vermogen heeft 
ruimte te maken voor het Verhaal van Gods gena-
de in Christus door zijn preek zó te construeren en 
te vertellen dat daarin de verhalen van de hoor-
der, de tekst en zichzelf tot hun recht komen en 
verbonden worden’. (p. 295) Dat is een mooi sta-
tement. Van Dusseldorp weet echter dat bij een 
gereformeerd theoloog de vragen zich vermenig-
vuldigen. Als alles verhaal is, en de Bijbel ons ver-
halen vertelt, is God zelf dan de Verteller, wan-
neer wij preken? Is God zelf dan ook Verhaal? Is in 
de uitdrukking die ook Van Dusseldorp gebruikt 
‘het Verhaal van God’ de genitivus een objectivus 
of een subjectivus? Hier krabbelt een gerefor-
meerd theoloog achter de oren. Als we spreken 
over ‘het Verhaal van God’ dat bijbel en traditie 
ons vertellen, dat niet los staat van het verhaal 
van de mens, maar dat laatste juist omvat, gelden 
daar dan dezelfde hermeneutische regels van 
interpretatie en herinterpretatie? Maakt God dus 
ook een geschiedenis door, of op zijn minst zijn 
Verhaal? Bij zulke opmerkingen staat het licht bij 
een gereformeerd theoloog op rood. Zeker wan-
neer narratieve theologieën stellen dat er ook 
verkeerde verhalen zijn die moeten worden gede-
construeerd, en dat er goede verhalen zijn die 
onderweg onder het tapijt verdwenen zijn, ook in 
de Schrift. Dan haakt een gereformeerd theoloog 
af. 

Die kant wil Van Dusseldorp niet op. Hij wil ge-
reformeerd koers houden. Hoe doet hij dat? Door 
een oude beproefde routekaart uit de kast te ha-
len: de heilshistorische lezing van de Schrift, van 
Schepping tot voltooiing, met nadruk op ‘historie’, 
het Grote Verhaal dat God vertelt. In dat grote 
verhaal is het verhaal van de mens verteld, als 
schepsel, zondaar, begenadigde in Christus en 
mens onderweg. Als witte paaltjes staan deze 
grondwoorden langs de weg van onze actuele 
verhalen en preekvoorbereiding. Dat zijn de ijk-
punten voor ‘goede’ en ‘slechte verhalen’.  

Hierover moet doorgepraat worden wanneer 
wij als orthodox theoloog narratieve homiletiek 
bedrijven. Wat gebeurt er wanneer we met de 
oudtestamenticus Eep Talstra zeggen dat het God 
kennelijk behaagd heeft zich te openbaren in deze 
verhalenbundel die tegelijk een weg van herinter-
pretatie weerspiegelt waarop ook God zelf in het 
geding is? 

Wie de tijd neemt, kan veel leren uit deze stu-
die. Maar bij deze vraag wordt het echt spannend.  


