
Preek over H.C. zondag 52c 
- Schildwolde, 13 november 2016 
- Kees van Dusseldorp 
 
Liturgie: 
 
Votum en groet 
Ps.84:1,2 
Lezen HA formulier 4 
Geloofsbelijdenis  
Gz.106:1,2 
Viering 
Gz.106:3,4 (tijdens de viering) 
Gebed 
Lezen: HC zondag 52  
Lezen: Neh.8:1-6 

2 Kor.1:15-22 
Ps.106:21,22  
Preek HC  v/a 129 
Gz.69  
Gebed  
Collecte 
Ld.456:1,2 
Zegen 
Ld.456:3 
 
 
Tussen bidden en leven ligt ons amen 
Amen is een  
Bede  - om geloof 
Belijdenis - van verwachting 
Belofte - van actie 
 
 



Gemeente van Christus, 
 
Ik lees u een kort gedicht voor, dat ik ergens aantrof: 
 
Op commando sprak ik jong het amen mee 
Van preek, gebed of zegen niets gehoord 
Ik wachtte slechts op ’t laatste, vreemde woord 
Van kracht of inhoud had ik geen idee. 
 
Nu gebruik ik het vaak zelf en samen 
Ik ken het Christus-diep geheim 
- Het zal waar en zeker zijn -  
Ik doe mijn ogen open in het land van amen. 
 
[cor boom] 
 
In het gedicht zijn herkenbare ervaringen met het ‘amen’ samengebracht. Maar het 
meest trof mij de zin: ‘ogen open in het land van amen’. Na het amen doe je je ogen open. 
Dan is het gebed voorbij. Die functie lijkt het amen vooral te hebben. Een streep onder 
wat er gezegd is. Een punt achter het gebed. Afgelopen. Je mag beginnen met eten. Je 
mag je spullen pakken en naar huis gaan. Je mag je eigen ding weer gaan doen. ‘Om Je-
zus’ wil, amen’. Dat klinkt als ‘Klaar voor de start? Af!’ De race van het leven gaat weer 
verder. Je time-out is voorbij. 
 
Dat klopt niet. Amen is geen punt, maar komma. Een land, waarin je woont. Amen is 
geen afsluiting, maar een doorgang: je gaat over van levend bidden naar biddend leven. 
Vergelijk het met Windows op je PC of laptop. Met ‘amen’ klik je niet op het kruisje, maar 
op het streepje. Je gaat even iets anders doen. Maar het venster blijft open staan en 
draait op de achtergrond gewoon door. Als er iets te melden valt in dat venster, dan 
vraagt het je aandacht. Met alt-tab spring je er zo weer heen. Je blijft online met je Vader 
in de hemel. Bidden kun je niet afsluiten. Je gebed blijft open staan. De hemel blijft open 
staan. Je leeft in ‘het land van amen’. Met ogen open en bezige handen blijf je in gebed. 
 
In het amen vindt de overgang plaats tussen bidden en leven. Maar omdat het geen punt 
is, blijven bidden en leven verbonden. Bidden houdt nooit op. Altijd en overlag leef je in 
Gods tegenwoordigheid. Het amen vormt het bruggetje tussen bidden en leven. De vraag 
is, hoe dat bruggetje eruit ziet, hoe je dat bruggetje gebruikt en wat het gebruiken van 
dat bruggetje met je doet. 
 
 
TUSSEN BIDDEN EN LEVEN LIGT HET AMEN. AMEN IS EEN 
BEDE  - OM GELOOF 
BELIJDENIS - VAN VERWACHTING 
BELOFTE - VAN ACTIE 
 
 
Tussen bidden en leven ligt ons amen. Amen is een bede om geloof. 
 



Als je in de bijbel googelt op het woordje ‘amen’, doe je een verrassende ontdekking. 
Namelijk dat het ‘amen’ zoals wij dat gebruiken, in de bijbel bijna nergens voorkomt. Er 
is geen gebed in de bijbel, dat met een ‘amen’ afsluit, behalve het Onze Vader. Terwijl er 
veel gebeden in de bijbel staan. Het is kennelijk een gewoonte die pas later is ontstaan.  
 
Maar ‘amen’ is toch wel een bijbels woord? Jazeker, maar het had in de bijbel een heel 
andere functie. Laat ik een kleine rondleiding door de bijbel geven. Ik begin in 2 Kor.1. 
Paulus schrijft daar: Christus is het ‘ja’ van God tegen de mensen. En door Christus is het 
ook dat wij amen zeggen. Letterlijk staat er: dat wij ‘het’ amen zeggen. De Korintiers we-
ten direct wat Paulus bedoelt. Zoals wij het hebben over ‘het’ Wilhelmus. Of ‘het votum’. 
Zo bestond er ook ‘het amen’, een bekend, vast element uit de liturgie. 
 
Wie verder bladert in de bijbel, krijgt duidelijk wat ‘het amen’ inhoudt. Het gaat altijd om 
een uitspraak, een reactie van hoorders. Na een lofprijzing op God, zeiden de aanwezi-
gen ‘amen’. Zo schrijft Paulus wel eens ‘amen’ in zijn brief, als hij lovende woorden over 
God heeft geschreven. Zo hebben we ook gelezen van de bijzondere situatie ten tijde van 
Nehemia. Heel Israël is samengekomen. Een voorganger, Ezra, gaat voor het eerst sinds 
jaren de Bijbel voorlezen. Eerst spreekt hij een lofzegging op God uit. Dan heffen de dui-
zenden aanwezigen de handen omhoog. Enthousiast zeggen ze: ‘amen, amen’. Dan knie-
len ze. Om vervolgens uren lang te luisteren naar het lezen en uitleggen van de Schriften. 
 
‘Amen’ komt soms voor aan het begin van een uitspraak: ‘let op!’ Maar meestal na een 
bericht of een lofprijzing. En dan is het altijd een antwoord. Een reactie van de mensen. 
Een liturgisch woord van de gemeente. En niet een woord van de voorganger. Dat is pas 
ontstaan in de Middeleeuwen, toen de gewone mensen het zwijgen werd opgelegd in de 
kerkdienst en de priesters ook het ‘amen’ van de gemeente gingen uitspreken. Het is 
voor bijna niemand meer duidelijk dat het amen dat een voorganger uitspreekt, eigenlijk 
namens de gemeente is. 
 
We concentreren ons vanmiddag op het ‘amen’ na een gebed en niet na een preek. Jezus 
sluit in zijn gebedsonderwijs het Onze Vader wel af met het ‘amen’. Ook dat is in eerste 
instantie een reactie op de lofverheffing die eraan voorafgaat. Wellicht is het ook be-
doeld is als woord, dat van alle meebidders wordt verwacht. Wij zijn gewend om al onze 
gebeden met ‘amen’ te besluiten. Dat is geen slechte gewoonte, ook al komt het zo in de 
Bijbel niet voor. Het is een soort onderstreping: ‘Heer, alstublieft, dit is mijn gebed’.  
 
Soms hoor je dat ook andere aanwezigen ‘amen’ zeggen na een gebed. Dat komt meer in 
de buurt van de manier waarop het in de Bijbel werd gebruikt. Als jouw instemming met 
het gebed. ‘Amen. Ja Heer, ik stem met dit gebed in. Het is ook mijn bede. Neem het aan 
Heer, waarin we u danken en loven. Maak het waar Heer, wat we u vragen. Ik sta erach-
ter. Het is ook mijn dankbaarheid. Het is ook mijn verlangen. Heer, ook ik verwacht het 
van U. Het zijn ook míjn vragen en moeiten, ook míjn onzekerheden en twijfels. Amen, 
Heer, ik geloof, kom mijn ongeloof te hulp. Ik vertrouw, breek mijn wantrouwen af.’ Dit 
is de eerste betekenis van het ‘amen’. Amen als een bede. Een vraag om hulp, een 
smeekgebed om verlossing, een roep om vertrouwen, een verlangen naar geloof. 
 
Ik vind dit belangrijk. Omdat ‘amen’ vaak wordt verbonden met zekerheid. Echt een 
streep onder het gebed, een uitroepteken: Het is echt waar! Maar als je het zo ziet, dan 
druk je die andere stemmen in je hoofd weg. Luistert God wel? Mag ik dit wel vragen? 



Bid ik wel eerlijk? Heeft het wel zin? Het zijn menselijke vragen. Een mens is zelden zon-
der onzekerheid. 
 
Maar met het ‘amen’ druk je deze vragen niet weg. Je brengt ze juist opnieuw bij God. Je 
zoekt je zekerheid niet in jezelf. Of je het allemaal zo goed weet. Of dat je het juist alle-
maal niet zo voelt. Met het amen bied je jezelf nog een keer aan de Heer aan. ‘Heer, u 
hebt gehoord wat er gebeden is. Heer, ik sta erachter, maar mijn hart kent ook andere 
gedachten. Heer, geef mij geloof om dit in uw handen te leggen. Heer, maakt u het waar, 
geeft u de zekerheid, ik schuil bij u.’ Juist als de twijfel toeslaat, blijf ‘amen’ zeggen. Doe 
een beroep op de trouw en zekerheid van God.  
 
Amen is allereerst een bede. Paulus schreef: ‘Door Jezus Christus zeggen we het amen. 
Want,’ schrijft hij, ‘het is God die Christus als fundament geeft, die ons allen heeft gezalfd, 
heeft gewaarmerkt als zijn eigendom en ons als voorschot de Geest gegeven heeft.’ Heel 
je gebed wordt gedragen door de Heer. Jezus Christus is de grond onder ons gebed. In 
Hem ligt het ‘waar en zeker’ dat God aanwezig is en luistert. ‘Amen’ zeggen na het bid-
den, dat is nog één keer schuilen bij Jezus Christus en bidden om geloof, om verbonden-
heid met hem. Je bidt om Christus. 
 
Tussen bidden en leven ligt ons amen. ‘Ons’ amen, zeg ik met nadruk. Ook als de voor-
ganger het uitspreekt. Het is het amen van iedere meebidder. Die zich het gebed eigen 
maakt. En bij het amen nog één keer schuilt bij Christus en bidt om geloof. Het amen is 
geen punt achter een gebed. Het is zelf een bede. Daarom stopt het bidden niet, als het 
amen heeft geklonken. Bidden kun je niet stoppen. Bidden houdt nooit op. Een gebed 
kun je beëindigen, maar het bidden blijft. Misschien moet je het niet eens vergelijken 
met een window dat je even parkeert, door op het streepje te klikken. Bidden moet je 
niet willen uitschakelen. Het zit in het besturingssysteem. Wie daaraan prutst, veroor-
zaakt schade in de primaire processen.  
 
 
Tussen bidden en leven ligt ons amen. Amen is een belijdenis van verwachting. 
 
Ik heb een kleine rondleiding gegeven in de bijbel over het woordje ‘amen’. Ik breid de 
rondleiding iets uit, door ook eens in het begin van kerkgeschiedenis rond te kijken. 
Want uit de eerste eeuwen hebben we een aantal gegevens over de liturgie van die tijd. 
Voor de manier van bidden blijkt er een verrassende overeenkomst te zijn uit de histori-
sche gegevens. Waarschijnlijk ging het al zo in de tijd van het NT. De gemeente bad sa-
men hardop de beden van het Onze Vader. Daarna zong de voorganger de lofverheffing. 
En de gemeente antwoordde masaal met amen. Hieronymus vertelt ons ongeveer 400 na 
Christus dat het amen van het volk in de basiliek van Rome als de donder van de hemel 
klonk. En daarna was het even stil. Indrukwekkend stil. 
 
Ik vertel dit niet, omdat ik zulke vormen zou willen overnemen. Ik vertel het, zodat we 
onze eigen liturgische vormgeving wat leren relativeren. Het is in de kerkgeschiedenis 
op veel verschillende manieren toegegaan. Zoals liturgie in de wereld nog steeds heel 
veel verschillende vormen kent. Wij doen het op onze manier. Maar laten we vooral be-
seffen wat we aan het doen zijn, als we bidden.  
 



Wat ik wel mooi vind aan dat oude verhaal, is de stilte na het ‘amen’. Dat laat ook nog 
iets anders zien wat in het ‘amen’ meekomt. Het is niet alleen een bede, maar ook een 
sterke belijdenis. Een amen op de glorie en kracht van onze God. Een uitroepteken ach-
ter de waarheid en betrouwbaarheid van onze God. Een uiting ook van vertrouwen en 
toewijding. Een belijdenis die de wereld mag horen. Een belijdenis waarin je je eigen 
amen kunt laten meeklinken. Wat ook tot geloof brengt. 
 
Die stilte na het amen is eigenlijk goud waard. Ik zou er wel voor willen pleiten om voor 
stilte meer bewust ruimte te maken. Niet alleen om daarmee het ‘klaar-voor-de-start-af-
gevoel’ mee te doorbreken. Maar ook omdat bidden in alle vormen ook altijd iets van 
loslaten betekent.  
 
Je hebt je dank aan God gebracht. ‘Amen Heer, het waar, u bent groot en goed.’ In de stil-
te na het amen bereikt je dank zijn bestemming.  
Je hebt je schuld aan God beleden. ‘Amen Heer, het is waar, ik weet me afhankelijk van 
uw genade en goedheid.’ In de stilte na het amen vult je leven zich met vergeving.  
Je hebt je wensen aan God voorgelegd. ‘Amen Heer, ik leg het in uw handen, u weet wat 
het beste is’. In de stilte na het amen geef je het over en stel je je open voor zijn reactie. 
 
Bidden betekent loslaten. Dat kan alleen als er vertrouwen is. Dat is het stukje dat in de 
catechismus vooral naar voren wordt gebracht. ‘God heeft mijn gebed nog veel stelliger 
verhoord, dan ik in mijn hart voel dat ik dit van hem begeer.’ Het amen als een belijdenis 
van vertrouwen en verwachting. Want hebt je verlangens en vragen genoemd en laat ze 
los. Je hebt je smeekgebed en je voorbede gedaan. En je legt het bij Hem. ‘Amen Heer, het 
is voor u. U hebt beloofd er wat mee te doen. Daar vertrouw ik op. En ik kijk met ver-
wachting uit naar uw verhoring.’ 
 
Deze grondhouding van vertrouwen en verwachten raakt gemakkelijk aangevochten. 
Want wat als er niets gebeurt? Je bidt vurig om genezing, maar je krijgt het niet. Je 
brengt je diepe verlangen naar een man of vrouw voor God, maar blijft toch ongetrouwd. 
Je vraagt om een oplossing voor een conflict in je huwelijk, gezin of familie, maar je be-
reikt elkaar niet. Je smeekt om geloof voor je kind, die in de kerk is opgegroeid, maar hij 
of zij geeft zich niet aan God. Wensen maken ons kwetsbaar voor teleurstellingen. Dat 
kan je in een spiraal brengen. Teleurstelling brengt wantrouwen: Bidden helpt niet. Dat 
groeit door tot oppervlakkigheid: Wat maakt het ook uit.  
 
Met het amen op het gebed leer leert het opnieuw in zijn handen los te laten. ‘Heer, ik 
heb gesproken, nu ga ik luisteren. Ik heb uw nabijheid gezocht, nu omhels ik uw belof-
ten. Ik heb het in uw handen gelegd. Nu open ik mijn handen voor u. Heer, ik ga uitkijken 
naar uw antwoord. Ik zal mijn oren en ogen openhouden voor uw verhoring. Ook als die 
anders is dan ik in gedachten heb’.  
 
Die beslissing ligt in het woord ‘amen’. Hij zegt ‘ja’ tegen mij. Ik zeg ‘amen’. Ik kies voor 
vertrouwen en verwachting. Niet omdat ik dat altijd zo voel. Maar omdat ik geloof dat de 
Heer aan het werk gaat. Met het amen zet je geen punt achter je bidden. Amen is een 
komma. In de stilte die volgt doet het gebed zijn werk. Gaat de Heer aan het werk. Het 
gebed blijft open staan. De hemel blijft open staan. Ik blijf open staan. Voor Gods ant-
woord.  
 



Tussen bidden en leven ligt ons amen. Amen is ook een belofte van actie. 
 
‘Het is altijd ja-en-amen.’ Dat las ik in een bedrijfsblad. Een interview met een man, die 
uit frustratie uit de OndernemingsRaad vertrok. ‘Als je de directie aanspreekt op zijn 
verantwoordelijkheid, wordt er altijd beterschap beloofd. Maar uiteindelijk gebeurt er 
niets. En als het echt spannend wordt, dan geeft de OR de directie al snel gelijk. Ik heb 
het gehad. Het is altijd ja-en-amen. En zo’n type ben ik niet. En wil ik ook niet worden.’  
 
Het is een uitdrukking in onze taal: het is altijd maar ja en amen. Er wordt geen weer-
werk geboden. Maar in de praktijk trekt niemand zich er iets van aan. Een club van ja-
knikkers en amen-zeggers, daar heb je niets aan.  
 
Dit is niet het amen, zoals de bijbel het ons leert. Het is wel het risico, ook van het chris-
telijk amen. Dat er treffend gebeden is, vurig gesmeekt, ontroerd gedankt. ‘Amen Heer, 
neem mij hierin mee. En maak het waar. Ik zal opletten wat u ermee doet.’ En je komt 
weer omhoog, je opent je ogen, ontvouwt je handen. En het leven gaat door, onveran-
derd. Dan wordt het ‘amen’ teveel een punt achter het gebed. En te weinig een komma. 
Maar het gebed blijft open staan. Wat ga jijzelf ermee doen? 
 
Bidden is niet vrijblijvend. Het maakt je ook mede-verantwoordelijk. Stel dat je een le-
raar ‘bidt’ of hij wat minder huiswerk wil opgeven, omdat je een klasseavond hebt. Hij 
‘verhoort’ jullie en geeft maar een klein beetje werk op. Dan gaat hij er toch terecht van-
uit dat je dat kleine beetje wel hebt gemaakt. Je zet je er samen voor in.  
 
Zo maakt bidden ook mede-verantwoordelijk. Het maakt je zelfs mede-plichtig. Wie ge-
dankt heeft voor het eten en drinken, kan er toch vervolgens niet de neus voor ophalen. 
Wie gevraagd heeft om een fijne dag op school, kan toch vervolgens niet klasgenoten 
lopen pesten. Wie gebeden heeft voor een goede kerkdienst, moet toch vervolgens ook 
zelf actief meedoen in lezen en zingen, luisteren en bidden. Wie voorbede heeft gedaan 
voor de zieken, zoekt vervolgens toch zelf naar mogelijkheden om meeleven te tonen.  
 
‘Amen, Vader, we zijn even bij u geweest. We hebben onze blijdschap en verdriet, onze 
noden en vragen, onze dank en onze wensen bij u neergelegd. Amen, Vader, we kijken 
niet alleen uit naar uw reactie. We nemen het ook zelf mee en gaan met nieuwe moed 
aan het werk. We menen wat we vragen en beloven daarom onszelf er ook voor in te 
zetten. Geef ons daarvoor de wijsheid en de moed, de liefde en het geloof.’ 
 
Een christen is een ja-en-amen-mens. In de goede zin van het woord. Ja tegen God en 
amen op zijn belofte. Van daaruit ga je aan het werk. Wat je bidt staat niet los van je le-
ven. En hoe je leeft staat niet los van je bidden. Het amen is een komma. Het gebed blijft 
open staan. Ons leven blijft open staan. De hemel blijft open staan. Door Jezus Christus, 
door wie God ‘ja’ zegt en wij ‘amen’ zeggen.  
 
Een klein woordje. Een bekend woordje. Vol van de Heer. Een bede, een belijdenis en 
een belofte.  
Laten we het deze keer samen uitspreken, zoals men dat in de bijbelse tijd deed: 
“Heer, u zij de eer en glorie. We prijzen u, in Jezus’ naam, 
…” 


