Preek zondag 35 - 2¢ gebod - Exodus 20:5-6
- Schildwolde, 15 april 2018
- Kees van Dusseldorp

Wat leer ik mijn kinderen? Over onze keuzes en Gods trouw.

Liturgie:
votum en groet
Ps.66:5,7 [Wiekslag 4-8]
gebed
lezen: Ex.20:1-6
Ez.18:1-4; 20-24; 30-32
Ld.305
preek Ex.20:5-6
Ps.143:1,6,8,9
** luisterlied Een weg naar U
geloofsbelijdenis
Ps.105:3,5
gebed
Gz.156
collecte
Gz.118:1
zegen



Gemeente van Jezus Christus,

#1

Ik heb ervoor gekozen om vanmiddag opnieuw stil te staan bij het 2¢ gebod van Gods
wet. ‘Maak geen godenbeelden’. Niet omdat de preek van ds. Bruijn een paar weken ge-
leden niet goed zou zijn. Maar omdat er in dit gebod een stukje staat, dat altijd veel vra-
gen oproept. Een stukje dat in de catechismus niet wordt behandeld. Maar dat we wel
heel regelmatig horen: elke keer als de wet in de kerk wordt gelezen. Het lijkt me goed
om met de vragen die het oproept eens bezig te gaan.

Een tweede reden is, dat ik in mijn jaren hier in Schildwolde inmiddels over alle geboden
van Gods wet een of meerdere preken heb gehouden, behalve over het 2¢ gebod. Eigen-
lijk zou het 3¢ gebod vandaag aan de beurt zijn. Maar ik had het gevoel dat het goed zou
zijn om nog een keer stil te staan bij het 2¢ gebod. En dat met name bij het laatste stukje
ervan. Juist omdat ik de bijbehorende vragen op zoveel plekken tegenkom.

‘Maak geen godenbeelden’, dat is de kern van het 2¢ gebod. Maak geen beeld van God,
dat je vervolgens gaat koesteren en vereren. Geen beelden van hout of steen, maar ook
geen denkbeelden waarin je God vastlegt.

Zulke beelden heb je niet nodig, omdat God persoonlijk contact zoekt. Dat hoeft niet via
beelden. Je praat toch ook niet tegen een foto van je vrouw, als ze zelf in de kamer zit?
God is de Levende. Je kunt met Hemzelf omgaan, in plaats van met een beeld van Hem.
Zulke beelden zijn ook gevaarlijk, omdat ze altijd een beperking betekenen van de le-
vende God. Het is toch ook link om alleen af te gaan op wat je van een vriend op Insta-
gram ziet en dat nooit te laten corrigeren door in real life samen iets te doen of elkaar te
spreken? Voor je het weet heb je je eigen God geconstrueerd. Maar het is niet de Heer.

Daarom verbiedt God het maken van beelden van Hemzelf. We mogen geen ding van
Hem maken, omdat Hij Ilemand is. Hij voelt zich gepasseerd als mensen afgaan op een
beeld van hem en niet zelf het contact met hem onderhouden. Hij voelt zich gebruikt als
mensen hem door middel van een beeld willen spannen voor hun eigen karretjes. Hij
zoekt immers zelf het contact, spreekt ons persoonlijk aan. Dat maakt hem boos.

‘Ik duld geen andere goden naast mij’, zo staat het in het 2¢ gebod. Ik ben een ‘naijverig
God’ stond er in de vorige vertaling. ‘Een God die zich laat gelden’ vertaalde iemand an-
ders. Als mensen beelden maken, tot beelden praten en beelden vereren, dan kwetsen ze
daarmee de levende God. Ze zien Hem niet in zijn persoonlijke liefde, buigen niet voor
zijn heiligheid en vertrouwen zich niet toe aan zijn zorg. Dat blijft niet zonder gevolgen.

En dan volgen de woorden: ‘Voor de schuld van de ouders laat ik de kinderen boeten, en
ook het derde geslacht en het vierde, wanneer ze mij haten; maar als ze mij liefhebben
en doen wat ik gebied, bewijs ik hun mijn liefde tot in het duizendste geslacht.’

#2
Deze woorden roepen twee grote problemen op.

In de eerste plaats botsen mensen ertegen aan, dat dit een heel dreigende uitspraak lijkt.
Alsof God mensen onder druk zet: ‘Pas op! Als jij niet precies doet wat ik zeg, dan straf ik
je kinderen!” Maar zo is God toch niet? God is toch niet iemand die door bedreiging af-



dwingt wat er gedaan moet worden? Hij is er toch niet op uit dat mensen uit angst voor
straf zich maar gaan gedragen naar zijn wet? Zo kennen we God toch niet? Als een ja-
loerse en wraakzuchtige God?

Dan ben ik al blij dat je dit als vraag stelt. Want er zijn nogal wat mensen die hier afstand
van nemen. Die zeggen: met zo'n God kan ik niets. En wil ik niets. Of die zeggen: dit is de
God van het Oude Testament. Maar in het Nieuwe Testament is Hij gelukkig anders.
Deze tekst is echt een struikelblok voor gelovigen en ongelovigen. Ik merk het bij jonge-
ren, die proberen te ontdekken wie God is, wat over Hem in de Bijbel staat en wat ze
daar zelf van vinden. Bij zo’'n tekst als deze vragen ze: Kan iemand dit uitleggen? Wat
staat hier eigenlijk? Wat zegt dit over God? Wat betekent dit voor mijn geloof? Zulke ge-
loofsvragen spelen bij veel meer gelovigen.

#3

Dat dit niet alleen een theologische kwestie is, blijkt wel uit het tweede probleem. Dat is
een pastoraal probleem. Nogal wat christenen maken in hun gezin mee dat sommige
kinderen nauwelijks meer naar de kerk gaan, kleinkinderen zich niet gelovig noemen en
dat achterkleinkinderen ongedoopt blijven. Laat het duidelijk zijn: ik weet niet of dit
geldt voor mensen die op deze foto staan. Maar bij veel mensen weet ik wel van zulke
situaties. En hoor ik het verdriet als ouders en grootouders erover vertellen.

Wat klinkt er in zulk verdriet vaak veel teleurstelling mee. Teleurstelling in je kind of
kleinkind, teleurstelling in de kerk waar geen liefde was, teleurstelling in ambtsdragers
en vrienden die het lieten afweten en soms kwalijke uitspraken deden, teleurstelling in
God die blijkbaar los heeft gelaten.

Wat klinkt er vaak ook onmacht in mee. Onmacht om het te begrijpen, om er iets aan te
veranderen, onmacht om te praten over God, onmacht om zelf rust te vinden bij God.

Maar ik hoor ook vaak een knagend schuldgevoel. Wat heb ik fout gedaan? Wat heb ik
gemist? [s dit het gevolg van mijn opvoeding? De een noemt soms tekorten die er waren.
Een ander geeft aan de ontwikkeling niet op tijd in de gaten gehad te hebben. Een derde
wijst vooral naar anderne. En een vierde wil er niet over nadenken.

Dit schuldgevoel wordt aangewakkerd door mensen die een snel oordeel hebben. Ze
hebben de verklaring klaar: ‘Het is ook geen wonder... Jullie waren ook te gemakzuchtig.
Jullie waren te strak. Jullie leefden zelf ook niet zo christelijk. Jullie zijn net als de pries-
ter Elj, die zijn zonen niet corrigeerde. Jullie zijn veel te streng geweest, en hebben je
kinderen van je vervreemd. Kijk maar in het 2¢ gebod. God heeft het toch gezegd? Als
ouders zelf de dienst aan God niet goed doen, gaat het in de generaties verder.’

Bam, daar zit je dan. In de steek gelaten. In de kou gezet. Juist waar je zo kwetsbaar bent,
wat voor jou het belangrijkste in je leven is: dat ook jouw kinderen met de Heer leven.

#4

Wat is dat toch, dat mensen zo snel met een verklaring of een oordeel klaar staan? Voor-
al als er tegenslag is, of als iemand ongewenst gedrag laat zien. Dat we zeggen:

‘Geen wonder, dat hij te veel drinkt. Zijn vader lust er ook wel een paar.

Geen wonder dat zij ziek is. Zij leeft ook echt ongezond.

Geen wonder dat hij ontslagen is. Hij meldt zich ook zo vaak ziek.

Geen wonder dat zij verkracht is. Ze kleedt zich ook altijd zo uitdagend.’



Ik maak het met opzet wat breder. Want ik denk dat er een patroon onder ligt. Waarom
zoeken we een verklaring voor iets wat verdriet bij een ander geeft? Waarom wijs je zo
snel een oorzaak aan als er moeilijkheden zijn? Is het ook niet om jezelf wijs te maken
dat jij dat risico niet loopt, omdat jij het net even wat beter doet? Is het ook niet om af-
stand te houden tot de ellende van een ander? Maar weet je dan wel, dat jij daarmee die
ander op afstand zet? Dat je de deur dichtdoet voor zijn verdriet, voor haar onmacht en
vragen? Als je je eigen hart op slot doet, draai je ook dat van de ander dicht. En het ver-
driet wordt een stilte, het onderwerp een taboe, we leggen over onze gevoelens een ver-
stikkende deken van redeneringen, oordelen, adviezen en programma’s. En we raken
elkaar kwijt. Ons eigen geloof neemt af.

Is het breken van een kind breekt met het christelijk geloof terug te voeren op gemak-
zucht en oppervlakkigheid van de ouders met betrekking tot geloofszaken? Natuurlijk
speelt de opvoeding hierin een belangrijke rol. Het is niet het enige dat invloed heeft op
jongeren. Media, cultuur, leeftijdgenoten, karakter, het doet allemaal mee. Het kan best
zijn dat jij een verband denkt te zien tussen het gedrag van de ouders en de keuzes van
de kinderen. Vaak zie je het ook niet. Ook de zonen van Samuel luisterden niet naar de
Heer. Terwijl van Samuel geen kwaad woord wordt gezegd. En in de gezinnen van Adam
en Eva, van Abraham, van Isaak en van zoveel anderen kiezen kinderen verschillend.

Maar het is vooral onchristelijk om zo snel met je oordeel klaar te staan. Moet je eerst
niet in het verdriet naast de ander gaan staan? Moeten we niet eerst erkennen dat nie-
mand een ander het geloof kan geven? Is het niet goed om toe te geven dat ieder mens
fouten maakt en tekort schiet in voorbeeld en voorbede? Dan laten we elkaar niet in de
kou staan. Ook niet wanneer je samen terugkijkt naar de rol van de opvoeder. En het bij
de Heer brengt.

#5

Ik heb hier een foto die in het blad Onderweg stond bij een themanummer over kerkver-
lating. Daarbij werd genoemd dat in de kerk van Kampen-Noord eens per jaar een dienst
in het teken staat van kerkverlating door jongeren. Er is ruimte voor verdriet, voor de
onmacht en voor de persoonlijk worsteling. Het wordt bij God gebracht. En bij elkaar. Er
is ruimte voor ontmoeting met elkaar. Om de verhalen te delen. Niet alleen voor ouders,
maar voor de hele gemeente. Want het gaat heel de gemeenschap aan.

Het raakt je als gelovige en helemaal als ouder, wanneer een kind breekt met wat voor
jou het belangrijkste is: je band met de Heer. En dan bedoel ik niet dat mensen naar een
andere kerk gaan. Maar dat jongeren of ouderen zeggen: ‘Het zegt me niets, ik voel er
niets meer bij, ik geloof eigenlijk niet. In ieder geval doe ik er niets meer aan.’ Je weet, je
kunt een ander het geloof niet geven. Maar als jij hebt ervaren hoe dichtbij de Heer kan
zijn, hoe groot en bevrijdend zijn genade is. Als jij tot de diepe overtuiging bent gekomen
dat in Jezus Christus het eeuwig leven begint en buiten hem niet. Als jouw leven zoveel
rijker en hoopvoller is geworden door de liefde van God. Als jij je vertrouwen en houvast
hebt gevonden in het kruis van Christus en de kracht van zijn opstanding. Dan gun je dat
iedereen, in het bijzonder degenen die je zo lief zijn. Dan bidt je voortdurend als Job voor
je kinderen. Dan sta je altijd klaar als de vader in de gelijkenis van de verloren zoon. En
dan snijdt het je door het hart als je kind het niet ziet, het anders ervaart, een andere
oriéntatie kiest. Dan kun je schreeuwen als David bij het verlies van Absalom, zijn zoon.
Huilen als Jeremia bij de ondergang van Jeruzalem.



Dat ik dit verdriet hier benoem, heeft niet als doel om jongeren een schuldgevoel aan te
praten. Dat ze om hun ouders geen verdriet te doen, maar naar de kerk blijven komen.
Want dat werkt niet. Voor jezelf niet. Voor je ouders niet. En voor God niet. Ik zeg wel
tegen je: Geef het niet te snel op. Breek niet te snel met de praktijk van bidden, bijbelle-
zen en kerkgang. Stel je open voor de Heer en geef jezelf daarin de tijd. Want het kan
soms lang duren voordat je bij het geloof ook iets beleeft. Dat heeft ook met leeftijd,
ontwikkeling en karakter te maken. En er blijven perioden dat je het je niets zegt. Veel
christenen hebben daar ervaring mee. Maar ik zeg tegelijk: Doe niet alsof. Doe het niet
voor ons en niet voor jezelf. Als je vragen of twijfels hebt, heb je geen keus. Je zult ermee
aan het werk moeten. Zoek het gesprek, stel je vragen en houd contact. Als jouw geloof
niet van binnenuit gedragen wordt, hebben je ouders dat waarschijnlijk al lang in de ga-
ten. Dat zij daar verdriet en zorg over hebben, kun jij niet oplossen. Verdriet is geen
verwijt. Verdriet is geen claim. Het is emotie. [eder moet met zijn of haar verdriet leven.
En meeleven doet goed.

Ik vind ruimte voor de verhalen van ouders en ouderen belangrijk. En van ieder gemeen-
telid, die zulke zorgen heeft. Voor kinderen of voor vrienden. Die ruimte staat onder
druk door schuldgevoelens. Die ruimte wordt weggeroofd door snelle meningen. Of door
hoogmoedige uitspraken. Of door misbruik van het 2¢ gebod.

#6

Maar staat het er dan niet heel duidelijk?

Nee, er staat niet: als een kind breekt met het geloof, is het de schuld van de ouders.

Er staat ook niet: als een ouder laks is in de dienst aan de Heer, zorgt God ervoor dat zijn
kleinkinderen helemaal niet meer geloven.

En wat er wel staat is zeker niet bedoeld als een dreigement, een strafbepaling of een
vloek.

Wat is er dan wel bedoeld met deze bepaling? Dat jij het dienen van God echt serieus
neemt. Of je nu ouder of jonger bent. Ik wil wijzen op twee dingen:

#7

Allereerst maakt dit gebod deel uit van een bijzondere tekst: de wet van God. Dat is een
contract dat de Heer sloot met zijn volk. Een verdrag, zoals partners met elkaar de af-
spraken vastleggen in een officiele acte. Zakenpartners. Maar ook huwelijkspartners. De
wet van God heeft een plek in het verbond dat Hij gesloten heeft. Waarin God wijst op de
bevrijding die Hij heeft gegeven. En waarin Hij toezegt om altijd als God voor zijn volk te
zorgen. In die wet geeft God ook aan op welke manier mensen van hun kant dit verbond
in ere kunnen houden. In dat kader is opgenomen wat er gebeurt als mensen zich er niet
aan houden. Als de afspraken geschonden worden, God genegeerd wordt, dan laat God
dat niet lopen. Neem het verbond serieus! Dat is de bedoeling van deze uitspraak.

Misschien mag ik het vergelijken met een nota die ik onlangs kreeg voor mijn aansprake-
lijkheidsverzekering. Daarin stond: ‘Wat gebeurt er als u de premie niet voor 27 maart
betaalt? Dan wordt de verzekering stop gezet. Dat kan vervelend zijn voor u,’ stond erbij,
‘maar ook voor anderen en voor uw gezinsleden. Dan moet u zelf de schade betalen. Bo-
vendien krijgt u een boete omdat u niet onverzekerd mag rondrijden. Als dat toch ge-
beurt, moeten wij dat doorgeven aan de Rijksdienst, die vervolgens juridische stappen



zal nemen.’ O ja, stond er ook nog bij: ‘Als wij uw verzekering moeten opzeggen omdat u
niet betaalt, kunt u daarna moeilijker bij andere verzekeraars terecht.” Kortom: neem de
verzekering serieus en betaal gewoon netjes de premie.

Zo is de bepaling bij het 2¢ gebod ook bedoeld. Eigenlijk is die van toepassing op alle tien
geboden. Als je niet doet wat God zegt, heeft dat schadelijke gevolgen. Niet alleen voor
jezelf, maar ook voor anderen. Als jij zondigt en zonden laat bestaan, laat God dat niet
ongemerkt passeren. Niet om je bang te maken, maar om duidelijk te maken dat het se-
rieus is. Het leven is geen spelletje, waarbij je maar moet doen wat goed voelt. De Schep-
per geeft duidelijke bepalingen dat jij je vrijheid, vreugde en vrede niet kwijt raakt. Om-
dat Hij weet op welke manier jouw leven een goed en gelukkig leven is. Als jij je niet aan
die regels houdt, ontstaan er problemen. De geboden van God gaan wel ergens over.

#8

Het tweede waar ik op wil wijzen, is dat God hier geen automatisch gevolg aankondigt.
Alsof kinderen en kleinkinderen altijd gestraft worden omdat de ouders een fout maken.
Dat wordt in de Bijbel tegengesproken. Heel duidelijk in Ezechiél 18. Daar klagen de Is-
raelieten die naar Babel gedeporteerd zijn: ‘Wij zitten in de ellende, omdat onze ouders
en grootouders er met de pet naar gegooid hebben. Maar het is onze schuld toch niet?
Wat kunnen wij eraan doen? Eigenlijk is het oneerlijk dat wij zoveel problemen hebben.’
Zo stelden ze zich op als slachtoffers. Verongelijkt, mopperend.

‘Laat ik het nooit meer horen!” Dat zegt God door Ezechiél over dit gedrag. ‘Zo is het niet.
Ik kijk hoe jij je gedraagt in jouw situatie en dat beoordeel ik. Natuurlijk is jullie situatie
een gevolg van keuzes die je ouders hebben gemaakt. Dat beperkt je keuzes. Maar jij
bent persoonlijk aansprakelijk voor jouw situatie. Jij wordt geroepen om Mij te dienen in
jouw leven. Die keuze heb je altijd. Jij bent verantwoordelijk. Je krijgt de vrijheid of je
wilt leven met of zonder Mij. Schuif het niet af op een ander.’

Als je goed leest, klinkt dit ook mee in het woordje ‘wanneer’ in onze bijbelvertaling. God
laat de volgende generaties boeten voor de schuld van de ouders ‘wanneer ze mij haten’.
Dat vind ik trefzeker gekozen van de vertalers. Dat ‘wanneer’ is een beperking. ‘Als zij
mij haten’. Als kinderen hun ouders gevolgd zijn in de zonde, dan wordt ook hen dat toe-
gerekend. Alleen dan. Omdat zij zelf zich van God afkeren.

#9

‘Maar als ze mij liethebben en doen wat ik gebied, bewijs ik hun mijn liefde tot in het
duizendste geslacht’.

Dat is het grote contrast. En de diepe bedoeling van Gods geboden. God zoekt jouw liefde
en bewijst zijn liefde. De bepaling over de doorwerking van de schuld naar kinderen,
klein- en achterkleinkinderen is om je op te roepen om serieus werk te maken van het
leven naar Gods wil. Jouw keuzes werken door. Dat is de werkelijkheid. Dat geldt voor je
goede dingen, maar ook voor je fouten. En vooral als jij Gods woord bewust van je af-
houdt. Je niet laat aanspreken of gezeggen. Je niet buigt voor de heiligheid van God. Je
niet laat meenemen in de liefde van God.

Zo richt deze bepaling in de wet onze ogen niet op hoe wij met elkaar omgaan, maar op
hoe jij persoonlijk voor God staat en met God omgaat. Of je nu ouder of jonger bent. Jouw
ogen worden gericht op God de Heer zelf. Hij is geen ding, Hij is lemand. Hij zoekt con-



tact, Hij maakt verbinding, Hij die je gemaakt heeft, die je gered heeft. Hij wil leven in
eeuwige vriendschap. Intens maakt God duidelijk dat het hem menens is. Dat Hij geen
genoegen neemt met een plekje aan de randen van je dag of van je leven. Dat Hij niet
iemand is, die je kan opsluiten in een klein stukje. Dat het dienen van Hem niet iets is om
‘er even bij te doen’. Met intense liefde roept Hij je hier en nu tot eeuwig leven! Verbindt
je leven aan hem! Dat zal zegenrijk uitwerken voor heel je omgeving. En doorwerken in
de generaties.

#10

Wat leer ik mijn kinderen? Over keuzes en Gods trouw.
Dat heb ik als thema aan de preek meegegeven.

Wat leer ik mijn kinderen?

Je leert kinderen eerbied en liefde voor de Heer.

Als er bij jou eerbied en liefde voor de Heer is.

Je leert kinderen trouw en liefdevol in het leven staan.

Als jij zelf trouw en liefdevol bent.

Ook dat is geen garantie. Daar ligt de roeping. Let op jezelf! Zo geldt dat niet alleen voor
mensen die kinderen hebben. Maar voor iedere gelovige.

Hoe zie jij zelf de levende God? Hoe is jouw omgang met de levende God?

Ik wil je meenemen naar Jezus Christus, de Zoon van God. Schuil bij Hem, verbind je le-
ven aan zijn leven en laat je vullen en leiden door zijn Geest. Zo leer je God werkelijk
kennen en dienen. Daar begint de vrede, ook als het verdriet niet verdwijnt en de zorg
niet oplost.

Aan de hand van Jezus Christus kun je terugkijken. Waarin ben ik tekort geschoten, ach-
teraf gezien? Niet om de schuld voor keuzes van de kinderen over te nemen. Wel om bij

de Heer tot erkenning te komen. Verzoening te zoeken en vrede te ontvangen. Breng het
bij Christus! En vind misschien de ruimte om dit met kinderen of anderen te bespreken.

Aan de hand van Jezus Christus kun je naar jezelf kijken. Hoe doe ik het? Ben ik mij be-
wust van gevolgen, ook voor mijn kinderen? Hoe vul ik mijn verantwoordelijkheid in?
Als je tot de conclusie komt dat het anders moet, doe het dan anders. En bid om Gods
zegen.

Aan de hand van Jezus Christus kun je verder. In Hem heeft God zijn liefde bewezen. In
Hem bewijst God zijn liefde. In zijn liefde vind je jezelf. Blijf bidden. Weet dat de Heer
ook jou gebruikt voor zijn plan. En leg jezelf en je geliefden in zijn handen. Want Hij is
trouw en bewijst zijn liefde tot in het duizendste geslacht aan allen die Hem liefhebben.

Amen



